
 

La Doctrina de la Escritura 

 

Una introducción a las doctrinas de la revelación e inspiración bíblica desde una 

perspectiva protestante 

 

BAT/MAT 021 

 

por 

Reverendo Allen Vander Pol 

 

 

 

MINTS 

14401 Old Cutler Road 

Miami, FL 33158 
president@mints.edu 

Sitio web: www.mints.edu 

mailto:president@mints.edu
http://www.mints.edu/




3 
 

La Doctrina de la Escritura 
 

 

 

PREFACIO 

INTRODUCCIÓN AL CURSO 

JUSTIFICACIÓN 

OBJETIVOS 

REQUISITOS 

BENEFICIOS 

REGISTRO DE CLASE 

LECCIÓN UNO: REVELACIÓN GENERAL Y ESPECIAL 

 

INTRODUCCIÓN 

1. Una historia 

2. Una tendencia 

3. Esta lección 

A. REVELACIÓN REAL 

1. La incomprensibilidad de Dios 

2. Preguntas sobre la revelación de Dios 

3. Revelación real sobre Dios 

B. DOS TIPOS DE REVELACIÓN 

C. REVELACIÓN GENERAL 

1. Salmos 19:1-4 

2. Romanos 1:19, 20 

3. Romanos 2:14, 15 

D. REVELACIÓN ESPECIAL 

1. La Revelación especial y la Historia de la Salvación 

2. Varias formas de revelación especial y nosotros hoy 

a. Revelación especial en la historia 

b. Las apariciones de Dios 

c. Las obras milagrosas de Dios 

d. Las palabras de Dios 

3. Un resumen de la revelación especial 

a. Definición de revelación especial 

b. Nuestra necesidad de revelación especial 

c. Los efectos de la revelación especial 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 

 



4 
 

LECCIÓN DOS: LA INSPIRACIÓN DE LAS ESCRITURAS 
 

 INTRODUCCIÓN 

A. LA INSPIRACIÓN DE LA BIBLIA 

1. 2 Pedro 1:20, 21 

2. 2 Timoteo 3: 16, 17 

3. Una definición de la inspiración de las Escrituras 

B. DIFERENTES PUNTOS DE VISTA DE LA INSPIRACIÓN 

1. La visión mecánica de la inspiración 

2. La visión dinámica de la inspiración 

3. La visión orgánica de la inspiración 

C. EL ALCANCE DE LA INSPIRACIÓN 

1. La visión de la "inspiración limitada" 

2. Nuestra respuesta a la visión de la "inspiración limitada" 

3. La respuesta de las Escrituras al punto de vista de la "inspiración limitada" 

 D. LOS RESULTADOS DE LA INSPIRACIÓN 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 
TERCERA LECCIÓN: LA HISTORIA DE LAS ESCRITURAS 

 

 INTRODUCCIÓN 

A. EL DECLIVE ESPIRITUAL DE LA RAZA HUMANA (Génesis 3-11) 

B. LAS PROMESAS DE SALVACIÓN DE DIOS A LOS ANTEPASADOS DE SUS, 

PERSONAS (Génesis 12-50) 

1. Las promesas de Dios a Abraham 

2. La vida de la familia inmediata de Abraham 

C. EL ESTABLECIMIENTO DE DIOS DE SU PUEBLO COMO NACIÓN (Éxodo – 2 

Samuel) 

1. El establecimiento de Israel a través de Moisés 

2. El rey de Israel a través de David 

3. Desarrollos importantes durante el gobierno de los reyes 

D. LA DECADENCIA ESPIRITUAL DEL PUEBLO DE DIOS (1 y 2 Reyes, Esdras, 

Nehemías) 

E. EL CUMPLIMIENTO DE LAS PROMESAS DE DIOS EN LA VENIDA DE 

CRISTO (Mateo – Juan) 

F. EL ESTABLECIMIENTO DE DIOS DE SU PUEBLO COMO LA IGLESIA 

(Hechos – Apocalipsis) 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 

 



5 
 

LECCIÓN CUATRO: LA CONFIABILIDAD DE LOS MANUSCRITOS BÍBLICOS 

 

 INTRODUCCIÓN 

A. LA CREACIÓN DE LIBROS ANTIGUOS 

1. Superficies de escritura antiguas 

2. Formas antiguas de libros 

3. Estilos de escritura antiguos 

4. La producción de manuscritos antiguos 

5. Causas de errores al copiar el texto antiguo 

B. LA PRÁCTICA DE LA CRÍTICA TEXTUAL 

C. CONCLUSIONES GENERALES DE LA CRÍTICA TEXTUAL 

1. Tesis 1: "Tenemos buenas razones para pensar que el texto original se conserva 

(en alguna parte) en la tradición textual general". 

2. Tesis 2: "La gran mayoría de los cambios de los escribas son menores e 

insignificantes". 

3. Tesis 3: "De la pequeña porción de variaciones que son significativas, nuestra 

metodología puede determinar, con un grado razonable de certeza, cuál es el texto 

original". 

4. Tesis 4: "El número restante de variantes verdaderamente no resueltas es muy 

pequeño y no es material para la historia / enseñanza del Nuevo Testamento". 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 

LECCIÓN CINCO: LA INFALIBILIDAD DE LAS ESCRITURAS 
 

 INTRODUCCIÓN 

A. INERRANCIA E INFALIBILIDAD 

1. El significado de ambas palabras 

2. Nuestro enfoque para definir la inerrancia 

B. SOSPECHA DE ERRORES EN LA BIBLIA 

1. Sospechas de errores en las historias 

a. El viaje de Jesús a través de Jericó (Mateo 20:29-34; Marcos 10:46-52; Lucas 

18:35-43) 

b. El orden de los acontecimientos que rodearon el llamado de Jesús a los 

discípulos (Mateo 10:1-5; Marcos 3:13-19; Lucas 6:12-16) 

c. La historia del joven rico (Mateo 19:16-20; Marcos 10:17-31; Lucas 18:18-

30) 

2. Sospecha de errores en las fechas 

3. Sospecha de errores en las citas 

a. Marcos 1:2-3 

b. Hechos 15:14-18 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 



6 
 

LECCIÓN SEIS: LAS PERFECCIONES DE LAS ESCRITURAS 

 

 INTRODUCCIÓN 

A. LA AUTORIDAD DE LAS ESCRITURAS 

1. La visión evangélica 

2. La visión tradicionalista 

3. La visión subjetivista 

4. El punto de vista bíblico 

B. LA NECESIDAD DE LAS ESCRITURAS 

1. Definiciones de la necesidad de las Escrituras 

2. Prueba bíblica de la necesidad de las Escrituras 

a. Necesitamos la predicación de las Escrituras para conocer el evangelio de 

Cristo. 

b. Necesitamos las Escrituras para mantener la vida cristiana. 

c. Necesitamos las Escrituras para conocer nuestro futuro. 

C. LA CLARIDAD DE LAS ESCRITURAS 

1. Aclaraciones sobre la claridad de las Escrituras 

2. La enseñanza de la Biblia sobre su claridad 

3. Evidencia histórica de la claridad de las Escrituras 

D. LA SUFICIENCIA DE LAS ESCRITURAS 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 

LECCIÓN SIETE: EL CANON Y LOS APÓCRIFOS 

 

 INTRODUCCIÓN 

A. EL SIGNIFICADO DEL CANON 

B. EL RECONOCIMIENTO DEL CANON DEL ANTIGUO TESTAMENTO 

C. EL RECONOCIMIENTO DEL CANON DEL NUEVO TESTAMENTO 

1. Las fechas de la escritura del Nuevo Testamento 

2. Intentos heréticos de determinar el canon 

3. Intentos ortodoxos de determinar el canon 

4. La guía del Espíritu para determinar el canon 

D. EL CANON Y LOS APÓCRIFOS 

1. El contenido de los apócrifos 

2. La aceptación de los apócrifos por parte de la Iglesia Católica Romana 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 

 

 

 



7 
 

LECCIÓN OCHO: LA VISIÓN DE BENNY HINN SOBRE LA PALABRA DE DIOS 

 

 INTRODUCCIÓN 

A. INFORMACIÓN HISTÓRICA 

1. Los nombres del movimiento 

2. Nombres dentro del Movimiento 

3. Orígenes del movimiento 

a. E. W. Kenyon 

b. Kenneth Hagin y Kenneth Copeland 

B. ENSEÑANZAS CENTRALES DE LA PALABRA DE FE 

1. Las creencias de la Palabra de Fe sobre Dios 

a. Triteísmo 

b. Deísmo 

2. Las creencias de la Palabra de Fe sobre Cristo 

a. Jesús antes de su encarnación 

b. Jesús durante su encarnación 

c. Jesús en el infierno 

3. Las creencias de la Palabra de Fe sobre la salvación 

4. Un malentendido importante 

C. LAS CREENCIAS DE LA PALABRA DE FE SOBRE LA REVELACIÓN 

1. El punto de vista de la Palabra de Fe sobre la revelación 

a. Dos enseñanzas subyacentes 

b. La revelación y dos tipos de conocimiento 

c. El "uso" de la revelación por parte de Benny Hinn 

2. Evaluación de la visión de Palabra de Fe sobre la Revelación. 

 RESUMEN 

 PREGUNTAS 

 APÉNDICE A LA LECCIÓN OCHO 

 

CONCLUSIÓN 

SUPLEMENTO AL MANUAL DEL COORDINADOR 

1. CÓMO USAR ESTE SUPLEMENTO 

2. LA IMPORTANCIA DE ESTE CURSO 

3. MATERIALES GENERALES PARA COORDINADORES 

4. PREGUNTAS Y RESPUESTAS DE LA LECCIÓN 

5. EXAMEN DE ESTUDIANTES – LA DOCTRINA DE LA SALVACIÓN 

6. RESPUESTAS DEL EXAMEN 

 
BIBLIOGRAFÍA ANOTADA DE OBRAS CITADAS 





9 
 

PREFACIO 

 

La Doctrina de las Escrituras discute un tema básico de la fe cristiana. A lo largo de los siglos, 

Cristo mismo ha permanecido como la piedra angular o el fundamento de la iglesia (Efesios 

2:20). Sin embargo, sin las Escrituras no sabríamos nada confiable acerca de Cristo.  Podríamos 

adivinar quién es Cristo; especularíamos sobre lo que vino a hacer. Pero sin la Biblia nunca 

podríamos saberlo con certeza. Conocemos el camino de la salvación en Cristo solo porque 

Dios inspiró este libro. 

El curso comienza con una introducción general de la revelación de Dios. Entonces comienza 

a reducir su enfoque.  La LECCIÓN UNO presenta la enseñanza de la Biblia sobre dos formas 

en que Dios se revela a nosotros. Llamamos a los dos caminos Revelación General y Revelación 

Especial. La LECCIÓN DOS comienza nuestro enfoque solo en las Escrituras.  Esta lección 

presenta la enseñanza de la Biblia sobre la inspiración de las Escrituras.   

Las lecciones tres a seis presentan algunos de los efectos de la inspiración.  Primero, poseemos 

una presentación inspirada de la historia de la obra salvadora de Dios que alcanza su punto más 

alto en la venida de Cristo (LECCIÓN TRES).  Luego, desde que Dios inspiró la Biblia, también 

ha preservado las Escrituras a lo largo de los siglos.  Podemos tener la confianza de que todavía 

leemos la Palabra de Dios hoy cuando leemos la Biblia (LECCIÓN CUATRO).  Además, la 

Palabra inspirada de Dios posee las cualidades de inerrancia e infalibilidad (LECCIÓN 

CINCO).  Y una implicación final nos enseña que la Palabra completa e inspirada de Dios nos 

habla con autoridad, necesidad, claridad y suficiencia (LECCIÓN SEIS). 

Las dos últimas lecciones comparan esta enseñanza de las Escrituras con puntos de vista que 

los protestantes no suelen aceptar. La LECCIÓN SIETE explica por qué no creemos que los 

libros de los apócrifos pertenezcan a la Biblia. Este tema apunta a una diferencia significativa 

entre protestantes y católicos romanos. La LECCIÓN OCHO describe otro punto de vista 

opuesto de las Escrituras. El movimiento Word of Faith (Palabra de Fe), que incluye a Benny 

Hinn, predica este punto de vista alternativo. Así que esta lección presenta varias partes 

importantes de la teología de la Palabra de Fe para dar el contexto de su visión de la Palabra de 

Dios. 

Creemos que cada lección presenta una enseñanza o aclaración importante sobre las Escrituras.  

Oramos para que el Señor use este curso para animar a los estudiantes a predicar y enseñar la 

Palabra de Dios cuidadosa y fielmente. 

 





11 
 

INTRODUCCIÓN AL CURSO 

 

 

JUSTIFICACIÓN 

La mayoría de los estudiantes que toman este curso también presentan las Escrituras a otros.  

Este curso sobre la Doctrina de las Escrituras enseña a los estudiantes que deben respetar la 

Biblia como la Palabra de Dios.  Por lo tanto, deben manejar la Biblia con el cuidado y la 

urgencia que requiere la Palabra de Dios.  Pero los estudiantes también necesitan advertencias 

sobre las falsas enseñanzas sobre las Escrituras.  Este curso presenta advertencias históricas y 

contemporáneas contra puntos de vista falsos. 

OBJETIVOS 

1. Los alumnos aprenderán acerca de las dos formas en que Dios se revela a la humanidad. 

2. Los estudiantes aprenderán la enseñanza de las Escrituras sobre su inspiración. 

3. Los alumnos aprenderán resultados positivos de la doctrina de la inspiración. 

4. Los estudiantes aprenderán sobre dos puntos de vista de las Escrituras que los protestantes 

han rechazado históricamente. 

REQUISITOS 

1. Asistencia (15%)  

 Los estudiantes asistirán al menos 15 horas de clase. 

2. Tarea de clase (15%)  

 Los estudiantes completarán la tarea al final de cada lección. 

3. Lectura (30%) 

 Los estudiantes deben leer 300 páginas para BA o 600 páginas para estudios de MA y 

escribir una reseña de la lectura. Los estudiantes deben leer la siguiente lista de escritos 

asignados. Cada estudiante presentará en clase un informe escrito de una página por cada 

100 páginas leídas. El curso ofrece un formulario para que los estudiantes lo usen mientras 

escriben sus informes de lectura. Recomendamos los libros en la parte superior de la lista 

sobre los libros en la parte inferior de la lista. 

a. Entendiendo las Escrituras: Una descripción general del origen, confiabilidad y 

significado de la Biblia.  Ed. Wayne Grudem, et. al.  (Wheaton: Crossway, 2012). 190 

páginas.  Disponible para Kindle. 

b. James Montgomery Boice: De pie sobre la roca. (Grand Rapids: Baker Books, 1994) 

180 páginas. 

c. R. C. Sproul. Conociendo las Escrituras.  (Downers Grove: Inter-Varsity Press, 1977).  

115 páginas.  Disponible para Kindle. 

d. Steven J. Nicols y Eric T. Brandt.  Palabra antigua, mundos cambiantes: la doctrina 

de las Escrituras en una era moderna. (Wheaton: Crossway, 2009) 160 páginas.  

Disponible para Kindle. 

e. Leland Ryken: Cómo leer la Biblia como literatura.  (Grand Rapids: Zondervan, 

1984).  195 páginas. 



12 
 

f. Edward J. Young: Tu Palabra es Verdad. (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 

Publishing Co., 1957). 268 páginas. 

g. La Palabra infalible: un Simposio de los miembros de la Facultad del Seminario 

Teológico de Westminster.  Ed. N. B. Stonehouse y Paul Wooley (Phillipsburg: P & R 

Publishing, 1946) 301 páginas. 

h. Marco de Juan: La doctrina de la Palabra de Dios.  (Phillipsburg: P & R Publishing, 

2010).  640 páginas. 

i. Grabaciones de audio y vídeo en Internet.  Los estudiantes pueden escuchar las 

siguientes grabaciones de Internet. Los estudiantes pueden recibir crédito por hasta 

100 páginas al escuchar e informar sobre estas grabaciones.  Dos minutos de grabación 

equivalen a una página de lectura. Los estudiantes deben incluir la información normal 

para leer informes cuando informan sobre estas grabaciones. 

1) Peter Eldersveld: "Religión comercial".  Audio.  6 septiembre 2012 

<http://www.sermonaudio.com/sermoninfo.asp?SID=280595944>.  10 páginas. 

2) La agonía del movimiento evangélico de salud y riqueza.  (A veces la serie usa 

otro nombre).  Vídeo.  Pastores de Austin, Texas, entrevistan a Michael Horton 

sobre el movimiento Palabra de Fe.  Seis entrevistas disponibles.  30 páginas para 

cada uno. 

 "Las raíces".  6 de septiembre de 2012. 

  <http://www.youtube.com/watch?v=71G0xu0j244>. 

 "No toquéis a los dioses ungidos del Señor". 6 de septiembre de 2012. 

 <http://www.youtube.com/watch?v=G_X_48a2hek>. 

 "Culto de tergiversación de las Escrituras de los teleevangelistas". 6 de septiembre 

de 2012 

  < http://www.youtube.com/watch?v=UUaBRj7SSBo>. 

 "La herejía de la palabra y la fe" (dos partes) 6 de septiembre de 2012 

  1: < http://www.youtube.com/watch?v=UqBwpz_qMPg>. 

  2: <http://www.youtube.com/watch?v=t0eRcw8tXVs>. 

 "Negando la confesión positiva". 6 de septiembre de 2012 

  <http://www.youtube.com/watch?v=R_k_bECIHig>. 

4. Ensayo (20%)  

 Los estudiantes de nivel de licenciatura deben escribir un ensayo de 10 páginas. Los 

estudiantes de nivel de maestría deben escribir un ensayo de 15 páginas (además, 

incluya una página de título y bibliografía).  El proyecto brinda a los estudiantes la 

oportunidad de agregar al conocimiento que reciben en este curso.  También pueden 

aprender más sobre cómo aplicar este conocimiento al ministerio en la iglesia.  El 

ensayo debe seguir este procedimiento: 

1) Elija una de las cartas del Nuevo Testamento (Romanos – Judas). 

2) Muestre cómo la carta afirma que Dios la inspiró (que las palabras del autor 

vinieron de Dios). 

3) Muestre cómo el autor se refiere a esta inspiración cuando cuenta historias, corrige 

a las personas del error y el pecado, o anima a los cristianos en su fe. 

http://www.sermonaudio.com/sermoninfo.asp?SID=280595944
http://www.youtube.com/watch?v=71G0xu0j244
http://www.youtube.com/watch?v=G_X_48a2hek
http://www.youtube.com/watch?v=UUaBRj7SSBo
http://www.youtube.com/watch?v=UqBwpz_qMPg
http://www.youtube.com/watch?v=t0eRcw8tXVs
http://www.youtube.com/watch?v=R_k_bECIHig


13 
 

5. Examen final (20%) 

 Los estudiantes tomarán un examen final. 

 

BENEFICIOS 

1. Los alumnos aprenderán acerca de la importante doctrina de la revelación que proclaman 

las Escrituras. 

2. Los estudiantes aprenderán cómo la doctrina de las Escrituras afecta el ministerio de la 

iglesia. 

3. Los estudiantes realizarán un trabajo teológico en el que estudiarán en las Escrituras la 

doctrina de las Escrituras. 

 

REGISTRO DE CLASE 

 

Nombre del 

estudiante 

Nivel de 

estudio 

Asistencia 

(15%) 

Deberes 

(15%) 

Lecturas 

(30%) 

Proyecto 

(20%) 

Examen 

final 

(20%) 

Calificación 

final 

(100%) 

        

        

        

        

 





15 
 

15 
 

LECCIÓN UNO 

REVELACIÓN GENERAL Y ESPECIAL 

 

 

INTRODUCCIÓN 

Comenzamos este curso con una historia.  Luego describimos una tendencia que aparece en la 

historia de la iglesia.  Ningún tema o idea conecta los dos.  Pero nos ayudan a entender por qué 

necesitamos estudiar el tema de este curso. 

1. Una historia 

El pastor y erudito James Montgomery Boyce cuenta la siguiente historia que tuvo lugar cuando 

asistió a un seminario en California: 

Temprano en la mañana, antes de que comenzaran las reuniones, encendí la radio y 

escuché un programa como nunca antes había escuchado.  Fue un espectáculo de 

llamadas, que comenzó con las campanas de la iglesia.  Se llamaba "¿Has tenido una 

experiencia espiritual?" 

Mientras escuchaba. . . una niña. . . explicó cómo había sentido una repentina necesidad 

de salir de su casa en la parte norte del estado y hacer autostop por la carretera costera.  

A mitad de camino hacia Los Ángeles, sintió que "este era el lugar".  Así que hizo que el 

conductor detuviera el auto, se bajó y bajó la colina hasta la orilla, donde encontró una 

cueva y acampó durante un par de días.  Luego, porque pensó que Dios (o algo) la estaba 

guiando a hacer esto, bajó al agua y se mezcló con las rocas y las algas como si estuviera 

en los albores de la creación.  Finalmente pasó un animal, y ella tomó esto como una señal 

de que era hora de irse.  Subió a la orilla y regresó a dedo al norte de California.  Esta fue 

su "experiencia espiritual".1 

Boyce responde a esta historia preguntando: "¿Es esta la forma en que Dios habla a la gente?  

¿Por sentimientos?  ¿Intuición? . . . ¿Nos aparta el Espíritu de Dios de la norma objetiva de su 

palabra escrita?"2  Esta historia nos hace preguntarnos cómo Dios nos revela sus mandamientos. 

2. Una tendencia 

En la historia de la iglesia, una tendencia bastante diferente en algunos nos hace hacer otras 

preguntas sobre la revelación de Dios para nosotros.  Durante siglos, algunos eruditos de la 

iglesia cristiana han desarrollado lo que llaman "Teología Natural".  Podemos definir la teología 

natural como: "El cuerpo de conocimiento sobre Dios que puede obtenerse solo por la razón 

humana sin la ayuda de la Revelación y, por lo tanto, debe contrastarse con la 'Teología 

Revelada'".3  Los teólogos naturales no se ponen de acuerdo sobre si la teología natural se basa 

o no en la revelación para estudiar a Dios.  Pero esta definición expresa la creencia de muchos 

de que alguna teología no necesita confiar en la revelación de Dios.   

Los filósofos que promueven la teología natural a menudo comienzan con una idea o suposición 

de que cada efecto en el mundo tiene una causa.  Luego, mediante el uso de la razón, concluyen 

que el universo en el que vivimos debe tener una Primera Causa a la que llamamos Dios.  Llegan 

a otras conclusiones que creen que la razón también les dice sobre Dios.  Este desarrollo en la 

 
1  James Montgomery Boice, De pie sobre la roca: autoridad bíblica en una era secular", (Grand Rapids: Baker 

Books, 1994) 27-8. 
2  Boice 28. 
3  "Teología Natural", El Diccionario Oxford de la Iglesia Cristiana, 3ª ed., 2005. 



16 
 

16 
 

historia de la iglesia nos hace preguntarnos: "¿Necesitamos siempre la revelación de Dios para 

saber acerca de Dios?"   

3. Esta lección 

Este curso presenta la Doctrina de las Escrituras.  Pero comenzamos con esta lección 

introductoria sobre la revelación de Dios de sí mismo.  Esta lección no responderá 

completamente a las preguntas que ya hemos planteado.  Sin embargo, al final de esta lección 

tendremos una buena idea sobre cómo responderlas.   

Ese fundamento consiste en la enseñanza de las Escrituras sobre cómo Dios se revela a sí 

mismo.  A medida que exploramos la Palabra de Dios, veremos cómo las Escrituras enseñan 

tres verdades: 1) Dios nos da una revelación real de sí mismo; 2) Dios da una revelación general 

de sí mismo; y 3) Dios da una revelación especial de sí mismo.  A medida que revelemos el 

significado de estas declaraciones, nos prepararemos para estudiar el tema básico de este curso, 

la Doctrina de las Escrituras. 

A. REVELACIÓN REAL 

1. La incomprensibilidad de Dios 

A veces, la Biblia enfatiza que la grandeza de Dios supera ampliamente lo que nuestras mentes 

pueden comprender.  Las Escrituras nos hablan de la extraordinaria grandeza y majestad de 

Dios.  Presentamos solo unos pocos versículos que dan esta enseñanza: 

Tal conocimiento [de la presencia de Dios en todas partes] es demasiado maravilloso para 

mí, demasiado elevado para que lo alcance.  Salmos 139:6 

Grande es el SEÑOR y digno de alabanza; nadie puede comprender su grandeza. Salmos 

145:3 

Grande es nuestro Señor y poderoso en poder; Su comprensión no tiene límite. Salmos 

147:5 

"Porque mis pensamientos no son vuestros pensamientos, ni vuestros caminos mis 

caminos", afirma el SEÑOR.  "Como son más altos los cielos que la tierra, así son mis 

caminos más altos que vuestros caminos, y mis pensamientos más que vuestros 

pensamientos." Isaías 55:8, 9 

¡Oh, la profundidad de las riquezas de la sabiduría y el conocimiento de Dios!  ¡Cuán 

inescrutables son sus juicios, y sus caminos más allá de la pista!  ¿Quién ha conocido la 

mente del Señor?  ¿O quién ha sido su consejero? Romanos 11:33, 34 

Los teólogos a veces se refieren a esta majestad divina de los pensamientos y la personalidad 

de Dios como "la incomprensibilidad de Dios". La frase sugiere que nuestras mentes humanas 

nunca entenderán completamente los pensamientos, hechos, carácter y poder de Dios. El 

Catecismo Menor de Westminster enseña esta verdad de la grandeza divina de Dios. Lo 

describe como "infinito, eterno e inmutable, en su ser, sabiduría, poder, santidad, justicia, 

bondad y verdad".4 Podemos entender la sabiduría y el poder humanos. Sin embargo, no 

podemos comprender plenamente la infinita y eterna sabiduría y poder. El teólogo Wayne 

Grudem explica el significado de la incomprensibilidad de Dios con énfasis adicional: "No solo 

es cierto que nunca podemos entender completamente a Dios; También es cierto que nunca 

podemos entender completamente nada sobre Dios.”5  

 
4  "El Catecismo Menor de Westminster", La Confesión de Fe de Westminster (Glasgow: Presbiteriano Libre 

 Publicaciones, 1971) 287-8. 
5  Wayne Grudem, Teología sistemática (Grand Rapids: Zondervan, 1994) 150. 



17 
 

17 
 

De manera similar, los hechos sobre el sol siguen siendo incomprensibles para nosotros.  

Imagina a una persona que ha viajado por el mundo muchas veces.  Puede entender el tamaño 

de la tierra.  Sin embargo, no puede comprender el tamaño del sol.  El sol supera ampliamente 

el espacio de cualquier cosa que el hombre haya llegado a conocer.  Del mismo modo, la 

majestad de Dios supera cualquier cosa que hayamos estudiado o conocido en la tierra.  El 

Creador infinito sigue siendo incomprensible para el hombre, una criatura finita.  Entonces, la 

incomprensibilidad de Dios describe su majestad divina ilimitada en contraste con los límites 

de nuestra capacidad humana para comprenderlo. 

2. Preguntas sobre la revelación de Dios 

Esta incomprensibilidad de Dios ha llevado a algunos teólogos a preguntarse si realmente 

podemos conocer a Dios.  O podemos ver su pregunta desde un punto de vista diferente: 

preguntan si Dios realmente puede revelarse a nosotros.  Si los pensamientos de Dios son más 

profundos y más altos que nuestros pensamientos, ¿podemos conocer los pensamientos de Dios 

de alguna manera?  Si la presencia de Dios en todas partes supera nuestra capacidad de 

comprenderla, ¿podemos saber algo acerca de Su presencia?  ¿La incomprensibilidad de Dios 

hace imposible la revelación sobre Dios? 

Religiones de muchos tipos han afirmado que no podemos conocer realmente al Dios 

incomprensible.  Siglos antes de Cristo, los filósofos griegos decían que una persona no puede 

saber nada sobre los dioses.  Por ejemplo, el filósofo griego Protágoras escribió: "Con respecto 

a los dioses, no puedo saber si existen o si no existen.  Porque hay muchas cosas que impiden 

que uno sepa; por ejemplo, la oscuridad del tema y la brevedad de la vida humana".6  Este 

pensador griego creía que las limitaciones de la experiencia humana nos impiden saber algo 

sobre lo divino.   

El teólogo Herman Bavink encontró una vacilación similar para hablar de lo divino en otras 

religiones.  Se refirió a las creencias del gnosticismo, que engañaron a muchos en la iglesia 

cristiana poco después de la época de los apóstoles.  Según el gnosticismo, "Para la criatura, el 

dios supremo era absolutamente incognoscible e inalcanzable".7 Bavink mencionó tendencias 

similares en el hinduismo y el islam:  

Para los brahmanes, Dios es Incognoscible, sin nombres ni atributos, conocido solo por 

aquel que no sabe.  El Corán recurre con frecuencia a descripciones groseramente 

antropomorfísticas [que usan cualidades humanas para describir a Dios] de Alá, pero entre 

los discípulos de Mahoma surgieron muchos que interpretaron estos pasajes 

espiritualmente y se negaron a atribuir ningún atributo a Dios".8 

Dentro de la teología neoortodoxa (un movimiento que alcanzó su punto máximo y luego 

declinó en el siglo XX) algunos se refieren a Dios como "totalmente oculto" o "totalmente otro".  

El teólogo neoortodoxo Karl Barth, por ejemplo, dijo que hablar de Dios con lenguaje humano 

intentaba controlar o manipular a Dios.  Según Barth, tergiversamos a Dios cuando afirmamos 

describirlo. Dijo que, de hecho, no tenemos conocimiento acerca de Dios que podamos expresar 

con palabras.   

Todas estas creencias enfatizan la trascendencia o "otredad" de Dios.  Niegan que podamos 

conocer verdaderamente a Dios de alguna manera.  Niegan la posibilidad de recibir revelación 

que nos permita conocer a Él.   

 
6  Citado por Herman Bavink, La doctrina de Dios, trad. William Hendriksen (Grand Rapids: Baker Book 

 Casa, 1951) 19-20.  Bavink citó esta cita del filósofo griego Diógenes. 
7  Bavink 19. 
8  Bavink 20. 



18 
 

18 
 

3. Revelación real sobre Dios 

Sin embargo, la Biblia se refiere a las personas que conocen a Dios (Romanos 1:19, 20).  En su 

oración a su Padre celestial, Jesús dijo: "Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único 

Dios verdadero" (Juan 17:3).  Los teólogos que creen en la Biblia responden a las objeciones 

de aquellos que creen que no podemos conocer a Dios.  Por ejemplo, Wayne Grudem escribió:  

Aunque no podemos conocer a Dios exhaustivamente [absolutamente completamente], 

podemos conocer cosas verdaderas acerca de Dios.  De hecho, todo lo que las Escrituras 

nos dicen sobre Dios es verdad.  Es cierto decir que Dios es amor (1 Juan 4:8), que Dios es 

luz (1 Juan 5:8), que Dios es espíritu (Juan 4:24), que Dios es justo o recto (Romanos 3:26), 

y así sucesivamente.  Decir esto, no implica ni requiere que sepamos todo acerca de Dios 

o acerca de su amor o su justicia o cualquier otro atributo.  Cuando digo que tengo tres 

hijos, esa afirmación es completamente cierta, aunque no sé todo sobre mis hijos, ni 

siquiera sobre mí mismo.  Así es en nuestro conocimiento de Dios: tenemos un verdadero 

conocimiento de Dios por la Escritura, aunque no tengamos un conocimiento exhaustivo.9 

El teólogo presbiteriano John Frame está de acuerdo.  Agrega que, en todo nuestro 

conocimiento acerca de Dios, sabemos incompletamente: 

Paul... ora para que los cristianos de Éfeso "tengan poder, junto con todos los santos, para 

comprender cuán ancho, largo, alto y profundo es el amor de Cristo, y para conocer este 

amor que sobrepasa todo conocimiento" (Efesios 3:18-19).  Incluso después de haber 

captado las dimensiones del amor de Jesús, todavía supera nuestro conocimiento.  Así que 

Dios es incomprensible incluso en su revelación.  Cuando Dios se revela a nosotros, no 

disminuye su incomprensibilidad.  Los creyentes maduros entienden bien este principio.  

Cuanto más profundamente se comprende el amor de Dios, la sabiduría de su plan y su 

gran poder, más asombrado se siente.10 

Así que la revelación de Dios de sí mismo nos hace confiados y humildes.  Su revelación nos 

da confianza porque sabemos que Él nos revela una verdad preciosa y real.  Entonces, en Juan 

17 Jesús oró: "Tu palabra es verdad" (Juan 17:17).  Su revelación también nos hace humildes.  

Incluso cuando entendemos lo que Dios enseña, debemos reconocer que no entendemos la 

Palabra de Dios tan profundamente como Dios la entiende.  Con confianza y humildad, 

procedamos en nuestro estudio de la revelación de Dios. 

B. DOS TIPOS DE REVELACIÓN11 

Muchos teólogos están de acuerdo en que Dios se revela a la humanidad de dos maneras básicas.  

Sin embargo, no se ponen de acuerdo sobre cómo describir estas dos formas.  Las dos columnas 

de palabras a continuación demuestran la variedad de formas en que los teólogos han hecho la 

distinción: 

 Revelación no escrita Revelación escrita 

 Revelación natural Revelación sobrenatural 

 Revelación general Revelación especial12 

 Revelación no salvadora Revelación de salvación. 

 
9  Grudem 151. 
10  John Frame, La Doctrina de Dios, Una Teología del Señorío, Vol. 2 (Phillipsburg: P & R Publishing, 2002) 

 201-2. 
11  Vea el curso MINTS de Neal Hegeman sobre "Hermenéutica práctica", Lección cuatro, Primer principio, que 

trata sobre la revelación. 
12  Véase Louis Berkhof, Manual de Doctrina Cristiana (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Company, 

 1933) 24-5; William G. T. Shedd, Teología dogmática, ed. Alan W. Gomes (Phillipsburg: P & R 

 Publicación, 2003) 85. 



19 
 

19 
 

Todas las palabras en la columna de la izquierda intentan describir lo mismo.  Del mismo modo, 

todas las palabras en la columna de la derecha buscan nombrar el mismo tipo de revelación.   

Sin embargo, cada intento de describir los dos tipos de revelación falla de alguna manera.  

Observe primero la distinción entre revelación escrita y no escrita.  Los teólogos llaman a la 

comunicación de Dios a sus profetas, revelación especial.  Sin embargo, Dios no siempre les 

dio revelación escrita.  Dios a menudo les hablaba a través de visiones y sueños (Números 

12:6).  Lo más probable es que los profetas no escribieran todo lo que Dios les mostró en 

visiones.  Por lo tanto, no debemos concluir que Dios movió a los hombres a escribir toda 

revelación especial.  De manera similar, Juan 1:14 dice que cuando el Verbo se hizo carne, 

"hemos visto su gloria, la gloria del Unigénito, que vino del Padre, lleno de gracia y de verdad".  

La revelación especial ciertamente incluyó la aparición de Cristo.  Sin embargo, cuando Cristo 

vino, no apareció primero en forma escrita.   

O considere la distinción entre la revelación natural (lo que viene a través de la naturaleza) y la 

revelación sobrenatural. Dado que los primeros mandamientos de Dios a Adán no vinieron a 

través de la naturaleza, pertenecían a una revelación especial.13 Sin embargo, no podemos 

llamar a estas palabras de Dios revelación de salvación. Adán aún no había pecado. Así que 

estos nombres para los dos tipos de revelación pueden ayudarnos. Pero generalmente podemos 

encontrar una excepción que no encaja en estas definiciones. 

Para la información general de los estudiantes, debemos agregar que algunos teólogos no creen 

que debamos hablar solo de dos tipos de revelación de Dios. John Frame, por ejemplo, cree que 

debemos referirnos a tres tipos de revelación: 1) revelación general, la revelación de Dios que 

recibimos de Su creación; 2) revelación especial, revelación de Dios que recibimos de Su 

Palabra escrita; y 3) la revelación existencial, una obra interior de Dios que da a los creyentes 

la capacidad de percibir que los otros tipos de revelación provienen de Dios (ver Mateo 11:27; 

Efesios 1:17).14 Mencionamos su punto de vista solo para ilustrar el punto de que los teólogos 

no están de acuerdo sobre cuántos tipos de revelación nos ha dado Dios. 

En este curso nos referiremos a dos tipos básicos de revelación que Dios da. Los llamaremos 

Revelación General y Revelación Especial. Seguimos este enfoque porque creemos que la 

mayoría de los teólogos usan estos dos nombres cuando hablan de la revelación. Sin embargo, 

debemos recordar que estos dos nombres pueden no ayudarnos en todos los temas de la 

revelación. 

C. REVELACIÓN GENERAL 

Podemos definir la revelación general como el uso de la creación por parte de Dios para 

revelar su divinidad, sabiduría y poder personalmente a todas las personas, hechas a su 

imagen. Esta definición enfatiza varias partes básicas de nuestra comprensión de la revelación 

general: 1) que Dios se revela a sí mismo a través de la creación que hizo y a través de su 

gobierno diario sobre ella; 2) que Dios usa la creación para hacer que cada persona lo conozca; 

y 3) que la humanidad puede entender la revelación general porque Dios nos hizo a su imagen 

(un perro, por ejemplo, no puede conocer a Dios mirando la creación). Veremos estos puntos 

al mirar varios pasajes de las Escrituras. 

1. Salmos 19:1-4 

 
13  Es decir, Génesis 1:29-30; 2:16, 17. 
14  John Frame, La doctrina de la Palabra de Dios: una teología del señorío, vol. 4 (Phillipsburg: P & R 

Publicación, 2010) 330-1.  Frame parece referirse a lo que su maestro, John Murray, llamó "El  Testimonio" 

en: John Murray, "The Attestation of Scripture", La Palabra Infalible, ed. N. B. Stonehouse y  Paul Woolley, 

2ª ed. (Phillipsburg: P & R, 1967) 42-54. 



20 
 

20 
 

Los cielos cuentan la gloria de Dios; los cielos proclaman la obra de sus manos.  Día tras 

día derraman habla; noche tras noche muestran conocimiento.  No hay habla o lenguaje 

donde no se escuche su voz.  Su voz se extiende por toda la tierra, sus palabras hasta los 

confines del mundo. 

Este salmo nos enseña sobre el mensaje de Dios que fluye hacia nosotros a través de su creación.  

Toda la creación declara la gloria de Dios.  La creación también declara que Dios la hizo porque 

proclama "la obra de sus manos". Así que la creación nos muestra que todo existe debido al 

señorío de Dios sobre la creación. 

Según el salmo, la creación declara este mensaje continuamente, día tras día, noche tras noche.  

La creación de Dios informa nuestras mentes; no solo inspira nuestros sentimientos. La creación 

derrama continuamente el habla y muestra el conocimiento.  Entonces, incluso un ateo, una 

persona que dice que no hay Dios, es testigo continuo del mensaje de la creación que refuta su 

ateísmo. 

Además, la creación declara la gloria de Dios a cada ser humano. Nadie puede hablar un idioma 

que todas las demás personas del mundo puedan entender. Sin embargo, cada persona en el 

mundo puede entender el habla de la creación.  La creación declara la gloria de Dios a personas 

de todos los idiomas y en cada pueblo o ciudad. Así que el Salmo 19 nos dice que la creación 

de Dios revela su gloria y majestad a todos. 

La Biblia también enseña que Dios se revela a sí mismo a través de su gobierno continuo sobre 

la creación.  Los poderosos actos de Dios en la creación muestran su divinidad y poder. El 

Salmo 150:2 dice: "Alabadle por sus actos de poder; alabado sea por su extraordinaria 

grandeza".  El Salmo 145 dice: "Una generación recomendará tus obras a otra; ellos contarán 

tus milagros" (:4).  También dice que el pueblo de Dios habla del poder de Dios "para que todos 

conozcan tus milagros y el glorioso esplendor de tu reino" (:12). Entonces, por Su revelación 

general, Dios revela a la humanidad en general que Él existe, que posee gloria y poder divinos, 

y que Él gobierna sobre cada evento que tiene lugar. 

2. Romanos 1:19, 20 

Lo que se puede saber acerca de Dios es claro para ellos, porque Dios se lo ha hecho claro.  

Porque desde la creación del mundo, las cualidades invisibles de Dios, su eterno poder y 

su naturaleza divina, se han visto claramente, siendo entendidas por lo que ha sido hecho, 

de modo que los hombres no tienen excusa. 

Estos versículos nos dicen lo que los hombres que niegan rebeldemente la voz de la creación 

realmente saben acerca de Dios. Los versículos enfatizan la claridad de la revelación de Dios 

que viene a través de la creación. El versículo 19 dice que Dios ha hecho "claro" o visible lo 

que la creación revela acerca de Dios. La creación no habla solo a los científicos que la estudian.  

Da un mensaje claro a cada hombre, mujer y niño con respecto al poder y la autoridad de Dios.   

Además, la gente entiende claramente La revelación de Dios desde la creación. El versículo 20 

dice que los hombres ven claramente el poder eterno y la naturaleza divina de Dios cuando 

miran las cosas que Él hizo. Dado que entienden claramente el mensaje de la creación, 

entienden que se resisten a Él cuando tratan de negar la voz de la creación. Así que los hombres 

entran en pánico cuando los rayos se acercan demasiado durante una tormenta. Pueden decir 

que temen a los demonios. Sin embargo, también temen a Dios mismo, quien revela su poder 

en la tormenta. 

3. Romanos 2:14, 15 

Cuando los gentiles que no tienen la ley, hacen por naturaleza las cosas que la ley requiere, 

son una ley para sí mismos, aunque no tengan la ley, ya que muestran que los requisitos de 



21 
 

21 
 

la ley están escritos en sus corazones, sus conciencias también dan testimonio, y sus 

pensamientos ahora los acusan, ahora incluso los defienden. 

Estos versículos provienen de la enseñanza del apóstol Pablo (en Romanos 2:1-16) de que todos 

merecen el juicio de Dios. Los judíos en los días de Pablo merecían juicio porque 

desobedecieron la ley de Dios que habían recibido.  Aquí el apóstol nos dice por qué los gentiles 

que nunca escucharon la ley de Dios también merecen juicio.  Saben algo acerca de la ley de 

Dios que desobedecieron. 

Cuando Dios creó a la raza humana a su imagen con dignidad y honor, colocó su ley en el 

corazón de cada hombre. Dios no colocó una lista completa de Sus leyes en el corazón de un 

hombre.  Pero Dios le dio a la humanidad un sentido de lo correcto y lo incorrecto.  La gente 

demuestra esto por su comportamiento moral.  A veces, las personas que no tienen la ley escrita 

de Dios realmente hacen lo que la ley manda. Muchas culturas no cristianas, por ejemplo, 

valoran la honestidad y muestran respeto por los padres.  La ley en el corazón del no cristiano 

moldea su conciencia.  Entonces, las personas quieren excusarse cuando han hecho algo malo 

porque la conciencia los hace sentir culpables. O reconocen el mal que han hecho. Dios nos 

revela algo de su carácter y honor a través de la forma en que nos hizo.  Esto también pertenece 

a la revelación general de Dios, Su revelación de Sí mismo a la humanidad en general. 

Así que hemos visto que Dios se revela a toda la raza humana.  Usando su creación y su 

gobierno continuo sobre ella, Dios nos da evidencia de su majestad y naturaleza divina. Al 

aclarar esta revelación en la creación, Dios personalmente nos revela su carácter.  Al crearnos 

para reflejar Su santidad, Dios les da a todos un entendimiento de la obediencia y humildad que 

Dios requiere.  A esto lo llamamos revelación general. 

D. REVELACIÓN ESPECIAL 

1. La Revelación especial y la Historia de la Salvación 

Antes de ver la revelación especial en sí, debemos entender la historia de la salvación.  

Inmediatamente después de que la humanidad pecó, Dios se acercó a Adán y Eva con 

maldiciones y una promesa.  Prometió que uno de los descendientes de Eva destruiría al diablo 

y rescataría al pueblo de Dios del pecado (Génesis 3:15).  Esta promesa con respecto a Cristo 

comenzó una historia de palabras y acciones de Dios que prepararon el camino para que Cristo 

viniera.  La Biblia relata esta historia de salvación. 

Las palabras y acciones de Dios generalmente seguían un patrón específico.  Primero, Dios dijo 

lo que haría; segundo, Dios lo hizo; y finalmente Dios explicó lo que había hecho.  Podemos 

ver un ejemplo de esto en el cautiverio de Israel.  Ya en la época de Moisés, Dios prometió 

sacar a su pueblo de la tierra prometida si lo desobedecían.  Dios dijo en Deuteronomio 30:17, 

18: "Si tu corazón se aparta y no eres obediente [...] Les declaro hoy que ciertamente serán 

destruidos.  No vivirás mucho tiempo en la tierra en la que cruzas el Jordán para entrar y 

poseer".  Muchos años después, Dios continuó advirtiendo a su pueblo a través de los profetas.  

Por ejemplo, Amós les dijo a los ricos que no querían obedecer la Palabra de Dios: "Ciertamente 

vendrá la hora en que seréis llevados con anzuelos, y los últimos con anzuelos" (Amós 4:2).  

Finalmente, Dios llevó a cabo lo que había prometido.  Trajo a los asirios y babilonios para 

invadir la tierra prometida y tomar cautivo al pueblo. Luego, los profetas explicaron lo que Dios 

había hecho (2 Reyes 17:7-23; Lamentaciones; Ezequiel 1-24).  Entonces, el exilio proporciona 

un ejemplo de cómo Dios 1) prometió lo que haría, 2) llevó a cabo lo que prometió, y 3) explicó 

y aplicó lo que hizo. 

La Biblia en su conjunto sigue este mismo patrón con respecto a la venida de Cristo: 1) todo el 

Antiguo Testamento contiene la promesa de Dios de la venida de Cristo; 2) los evangelios 

muestran que Dios guardó Su Palabra; 3) el resto del Nuevo Testamento explica y aplica la 



22 
 

22 
 

venida de Cristo.  Llamamos a esta historia de la interacción entre la Palabra salvadora de Dios 

y Sus acciones salvadoras "la historia de la salvación". Por lo tanto, la Palabra salvadora de 

Dios pertenece a esta historia de salvación. 

2. Varias formas de revelación especial y nosotros hoy 

Sorprendentemente, muchos teólogos se niegan a definir la revelación especial como un todo.  

Las formas que Dios usó para explicar cómo salvaría a su pueblo parecen más diferentes de lo 

que puede incluir una definición. Nos referimos a esto (cuatro páginas antes) cuando mostramos 

cómo los diferentes intentos de dar nombres a la revelación general y especial no se aplican 

completamente. Nos ayudará a limitar nuestra discusión de la revelación especial solo a la 

revelación especial que poseemos hoy. 

Como veremos, la revelación especial que tenemos hoy relata la historia de la salvación.  Dios 

ha mantenido un registro de sus palabras salvadoras y acciones salvadoras para nosotros en la 

Biblia. La Biblia nos cuenta todo lo que necesitamos saber de la historia de la salvación.  

Esperamos mostrar en esta sección cómo la Biblia presenta las diversas palabras y acciones 

salvadoras de Dios. Veremos esta revelación especial en la historia, las apariciones de Dios, las 

obras milagrosas de Dios y las palabras de Dios. 

a. Revelación especial en la Historia 

Las obras salvadoras de Dios pertenecían a Su revelación de salvación. Por ejemplo, cuando 

Dios guió a Israel a través del Mar Rojo, el pueblo cantó: "Las naciones oirán y temblarán" 

(Éxodo 15:14; Josué 2:10-11). Las obras salvadoras de Dios revelaron su grandeza y la majestad 

de su gracia a su pueblo y a otras naciones.  Del mismo modo, la historia de la vida, crucifixión 

y resurrección de Jesús revela la salvación de Dios. Sin embargo, hoy en día nuestro 

conocimiento de lo que Dios hizo en el Mar Rojo y el Calvario proviene solo de la Biblia.   

b. Las apariciones de Dios 

En la Biblia, Dios se apareció personalmente a las personas muchas veces. Llamamos a estas 

apariciones, "teofanías". Dos palabras griegas están detrás de esta palabra en español.  

Significan "Dios" y "aparecen". Así que Dios se apareció a los hombres en teofanías. 

La Biblia nos habla de la aparición visible de Dios a Abraham en una visión (Génesis 15:1) y 

como visitante (Génesis 18:1). Dios se le apareció a Jacob en un sueño cerca de Betel (Génesis 

28:13) y cuando luchaban (Génesis 22:25-28).  Dios se le apareció a Moisés en una zarza 

ardiente (Éxodo 3:1ss) y en el monte Sinaí (Éxodo 33:23; 34:6-7). Isaías, el profeta de Dios, 

vio a Dios en una visión (Isaías 6:1-5).  Podríamos mencionar experiencias similares de muchos 

otros en la Biblia.   

Pero la teofanía más grande que la Biblia informa tuvo lugar cuando Cristo vino. El apóstol 

Juan nos habla de la Palabra, que estaba con Dios y era Dios. Juan escribió que eventualmente 

"el Verbo se hizo carne y habitó entre nosotros. Hemos visto su gloria, la gloria del Unigénito, 

que vino del Padre, lleno de gracia y de verdad" (Juan 1:14).  Según esto, la venida de Jesús 

reveló la gloria, la gracia y la veracidad de Dios. En el plan de Dios, Dios el Hijo tenía que 

aparecerse a los hombres, ya que vino a estar en nuestro lugar y a soportar el castigo por nuestros 

pecados. Solo la Biblia nos habla de esta teofanía, cuando Dios apareció y nos salvó de nuestros 

pecados. 

c. Las obras milagrosas de Dios 

La Biblia informa muchas cosas asombrosas que Dios hizo por su pueblo. Pensamos en la 

liberación de Israel de Egipto, cuando Dios abrió el Mar Rojo (Éxodo 13:17-14:31). Dios 

también alimentó milagrosamente a la gente en el desierto (Éxodo 16); Les dio agua de la roca 



23 
 

23 
 

(Éxodo 17:1-7).  Derrotó a los enemigos de su pueblo cuando Moisés levantó sus manos (Éxodo 

17:8-16).  Dios realizó otros milagros en los tiempos de Moisés, Elías y Eliseo, Daniel, Cristo 

y Sus apóstoles.  Estos milagros mostraron el poder de Dios que usó para salvar a su pueblo.   

Dios realizó su mayor milagro cuando resucitó a Cristo de entre los muertos. La resurrección 

de Cristo demostró que su sacrificio pagó completamente por todos nuestros pecados (Romanos 

4:25).  La resurrección de Cristo garantiza que el cristiano resucitará de entre los muertos. Así 

como el pecado y la muerte entraron en la raza humana a través de Adán, el perdón y la 

resurrección entraron en la raza humana a través de la resurrección de Jesucristo. Aprendemos 

acerca de estos poderosos actos de salvación por parte de Dios solo de la Biblia. 

d. Las palabras de Dios 

Al comienzo del Antiguo Testamento, Dios habló con su propia voz (como cuando le habló a 

Abraham) o a través de sus representantes (como Moisés).  Así como Dios preparó a Israel para 

que los reyes gobernaran sobre ellos, Dios también designó profetas para hablar al pueblo y a 

sus reyes.  Los profetas hablaron las palabras de Dios (Jeremías 1:9).  Por lo tanto, los profetas 

dijeron repetidamente que la boca del Señor había hablado lo que los profetas declararon (por 

ejemplo, véanse Isaías 1:20; 40:5; Jeremías 49:13; Miqueas 4:4).  

Dios habló más gloriosamente cuando Cristo vino.  El evangelio de Juan llama a Jesús el Verbo 

(Juan 1:14-8).  Durante su ministerio público, Jesús identificó sus palabras como las palabras 

del Padre.  Dijo que habló "exactamente lo que el Padre me ha enseñado" (Juan 8:28).  "Las 

palabras que les digo no son solo mías.  Más bien, es el Padre, que vive en mí, el que hace su 

obra" (Juan 14:10).  Antes de Cristo, Dios habló por medio de los profetas.  Pero cuando Cristo 

vino, Dios habló como hombre a los hombres.  Hebreos 1 resume esta verdad: "En el pasado, 

Dios habló a nuestros padres por medio de los profetas muchas veces y de diversas maneras, 

pero en estos últimos días nos ha hablado por medio de su hijo" (Hebreos 1:1, 2).  Solo la Biblia 

nos dice lo que dijeron Moisés, los profetas y Cristo.   

Así que Dios dio una revelación especial de varias maneras: hechos históricos, apariciones 

personales, milagros y palabras.  Usó todas estas formas para revelar el plan, las acciones y la 

relevancia de Su obra salvadora en Jesucristo.  La Biblia proporciona el único lugar hoy en día 

donde podemos aprender esta revelación especial. 

3. Un resumen de la revelación especial 

a. Definición de revelación especial 

Basamos nuestra definición de revelación especial en el entendimiento que acabamos de 

presentar.  Podemos definir la revelación especial como las palabras y acciones de Dios que 

usó para revelar su salvación para los pecadores.  Él nos revela estas palabras y acciones hoy 

solo en la Biblia. 

b. Nuestra necesidad de revelación especial 

Necesitamos una revelación especial debido a nuestros pecados.  El pecado nos engaña.  Por lo 

tanto, no interpretamos correctamente el mensaje de la creación.  Además, la revelación general 

no nos dice el mensaje completo de Dios.  No nos enseña sobre cómo escapar del juicio de Dios 

debido a nuestro pecado.  Necesitamos una obra de Dios además de la creación para salvarnos.  

Por lo tanto, necesitamos revelación de Dios más allá de lo que muestra la creación.  Dios 

proveyó rescate para los pecadores al enviar a Cristo.  Él nos llama al arrepentimiento y a la fe 

en Cristo al darnos una revelación especial, las Escrituras. 

c. Los efectos de la revelación especial 



24 
 

24 
 

La revelación especial revela la redención que Dios logró para los pecadores.  Dios también 

aplica una revelación especial con poder para dar vida a nuestros corazones muertos y fe a 

nuestros corazones que dudan.  En Romanos 1:16, el apóstol Pablo habló de una revelación 

especial cuando escribió: "No me avergüenzo del evangelio, porque es poder de Dios para la 

salvación de todo aquel que cree".  Así que Dios usa la revelación de Su obra salvadora para 

salvar a los hombres de sus pecados. 

RESUMEN 

Esta lección ha dado el trasfondo para nuestro estudio de las Escrituras.  Comenzamos 

señalando que muchas religiones creen que la humanidad no puede conocer a Dios de ninguna 

manera.  Enfatizan la incomprensibilidad de Dios.  Así que creen que nuestras mentes limitadas 

no pueden saber realmente nada sobre el Dios infinito.  Sin embargo, vimos en las Escrituras 

que Dios nos da un conocimiento verdadero, aunque incompleto, de Él.  Podemos conocerlo. 

A continuación, nos referimos a dos tipos de revelación de Dios.  Aunque no podemos encontrar 

nombres completamente aceptables para ellos, los llamamos revelación general y especial.  

Dios se revela a sí mismo generalmente a toda la humanidad a través de las cosas que Él hizo 

y la forma en que Él gobierna sobre ellas.  Él se revela a sí mismo especialmente a una parte de 

la humanidad que entra en contacto con los profetas, apóstoles, su divino hijo en su Palabra 

escrita.  Por su revelación general, Dios revela claramente su poder y divinidad.  Debido a la 

revelación general, todos conocen a Dios de alguna manera.  En tiempos pasados, Dios dio una 

revelación especial a través de sus apariciones personales, sus hechos milagrosos y sus palabras 

que habló personalmente a los profetas y apóstoles.  Hoy tenemos Su revelación especial en la 

Biblia.  Por su revelación especial, Dios nos dice la ley y el evangelio de Cristo.   

En este punto, volvamos a los dos ejemplos que mencionamos al principio de esta lección.  La 

joven, que decidió vivir en una cueva en la playa, y luego en el agua del océano, no entendía 

cómo Dios nos habla verbalmente hoy.  Ella no comenzó su búsqueda de una experiencia 

espiritual con la Biblia.  Por lo tanto, no debería haber pensado que la experiencia que recibió 

provenía claramente del Dios verdadero.  Si hubiera conocido el mensaje de la Biblia, habría 

buscado una experiencia espiritual yendo al Cristo de la Biblia en lugar de ir a la playa. 

Aquellos que buscan la teología natural tratan de estudiar a Dios sin revelación. Basan su 

teología en la forma en que normalmente tienen lugar los eventos en la vida diaria. Les parece 

que, al mirar las causas de los acontecimientos, no miran la revelación. Sin embargo, no ven 

que incluso el patrón de causa-efecto, que ocurre diariamente en el universo, revela el poder y 

la actividad de Dios. Esta previsibilidad de los eventos demuestra la fidelidad y la sabiduría de 

Dios mientras gobierna el universo.   

Así que todos reciben la revelación general de Dios. Pero para la salvación todos necesitan la 

revelación especial de Dios. Solo las Escrituras nos guían a la fe en Jesucristo, el único que 

puede salvarnos de nuestros pecados. 

  



25 
 

25 
 

PREGUNTAS 

1. ¿Qué queremos decir con teología natural? 

2. ¿Qué queremos decir con la incomprensibilidad de Dios? 

3. ¿A qué conclusión llegan muchas religiones cuando llaman a Dios "totalmente oculto" o 

"totalmente otro"? 

4. ¿Qué quieren decir los teólogos cuando dicen que podemos tener un conocimiento real de 

Dios? 

5. ¿Qué queremos decir con revelación general? 

6. Haz una lista de tres cosas que el Salmo 19 nos dice acerca de la revelación general. 

7. Haga una lista de dos cosas que Romanos 1:19, 20 enseña acerca de la revelación general. 

8. ¿Qué queremos decir con revelación especial? 

9. ¿Qué ha usado Dios para dar a la humanidad una revelación especial? 

10. ¿Por qué necesitamos revelación especial?





27 
 

27 
 

LECCIÓN DOS 

LA INSPIRACIÓN DE LAS ESCRITURAS 

 
 

INTRODUCCIÓN 

 

Comenzamos esta lección con una pregunta sobre un pasaje en particular.  El apóstol Pablo 

escribió a Tito, un pastor de la isla de Creta. En Tito 1 le dijo a este pastor que le dijera a algunas 

personas que dejaran de difundir mentiras.  No creyeron sus propias mentiras.  Pero sus 

seguidores creyeron lo que dijeron.  Parece que estos seguidores dieron apoyo financiero a sus 

maestros mentirosos.  Entonces el apóstol escribió: "Hasta uno de sus propios profetas ha dicho: 

'Los cretenses son siempre mentirosos, bestias malvadas, glotones perezosos'.  Este testimonio 

es verdadero" (Tito 1:12, 13).  Este comentario del apóstol nos lleva a nuestra pregunta inicial.  

¿Creía el apóstol Pablo que estos profetas de Creta hablaban la Palabra de Dios?  Preguntamos 

eso porque Pablo los citó en la Biblia.  También dice que su declaración es cierta. 

 

 En varios lugares, los autores humanos de la Biblia usaron lo que otras personas 

escribieron o les dijeron.  Lucas, por ejemplo, nos dio historia cuando escribió el Evangelio de 

Lucas y el libro de los Hechos.  A veces Lucas escribió sobre eventos que no presenció.  Por 

ejemplo, el propio Lucas no vio al ángel que le contó a Zacarías sobre el nacimiento del hijo de 

Zacarías, Juan el Bautista (Lucas 1:5-25).  Alguien debe haberle contado a Luke sobre ese 

evento.  ¿Cuándo se convirtió esta historia en la Palabra de Dios?  ¿Inspiró Dios a la persona 

que le contó a Lucas sobre el ángel?  De manera similar, Génesis incluye diferentes listas de 

genealogías (ver Génesis 10 que tiene varios ejemplos).  Si Moisés, el autor de Génesis, citó 

estos registros de generaciones, ¿cuándo se convirtieron estos registros en la Palabra de Dios?   

 

 Estas preguntas nos hacen pensar en un punto importante.  Preguntan si la Biblia posee 

singularidad como la Palabra de Dios.  ¿O los autores humanos de la Biblia citaron muchos 

otros escritos que tenían la misma autoridad?  Dado que la Biblia interactúa directamente con 

otros escritos, ¿tienen esos escritos la misma importancia que la Biblia? 

 

 La Biblia no responde directamente a estas preguntas.  Pero la Biblia nos habla de sus 

orígenes.  Afirma que Dios el Espíritu Santo es su Autor principal.  Sus afirmaciones nos 

ayudarán a responder las preguntas que hemos planteado. 

 

 Esta lección explorará la inspiración de la Biblia.  Primero, veremos dónde enseña la 

Biblia esta doctrina.  A continuación, describiremos y evaluaremos diferentes puntos de vista 

de la inspiración.  En tercer lugar, veremos cómo la Biblia demuestra que Dios inspiró 

plenamente cada parte de la Biblia.  Finalmente, veremos que la inspiración garantiza que Dios 

nos hable a través de cada parte de las Escrituras. 

 

Un. LA INSPIRACIÓN DE LA BIBLIA15 

 

Discutiremos dos pasajes importantes, quizás los dos más importantes, donde la Biblia nos 

habla de sus orígenes. 

 

 
15  Vea el curso MINTS de Neal Hegeman sobre "Hermenéutica práctica", Lección tres, tercer principio, que 

trata sobre la inspiración e iluminación del Espíritu. 

 



28 
 

28 
 

 1. 2 Pedro 1:20, 21 

 

El versículo 20 crea dificultades para los intérpretes.  La pregunta que hacen sobre este versículo 

se refiere a si se refiere a la interpretación de los profetas o a la interpretación del lector actual.  

Entonces, una traducción dice: "... ninguna profecía de las Escrituras se produjo por la propia 

interpretación del profeta".  Aquí la NVI ha suministrado las palabras "del profeta" para 

proporcionar el sentido que los traductores creen que da el versículo.  Pero otra traducción dice: 

"... ninguna profecía es un asunto de propia interpretación" (NASB; la traducción proporciona 

la cursiva para mostrar que agregó estas palabras).  Agrega "un asunto" para mostrar lo que 

estos traductores creen que significa el versículo.  Entonces, ¿dice este versículo que los 

profetas no escribieron simplemente su propia interpretación de lo que Dios hizo?  ¿O enseña 

que ningún lector puede interpretar las Escrituras por sí mismo? 

 

 Necesitamos ver el contexto del versículo 20 para entenderlo correctamente.  Creemos 

que el contexto apoya la traducción de la NVI, que los profetas no dieron solo su propia 

interpretación.  Encontramos el apoyo más directo para este entendimiento en el siguiente 

versículo: "Porque la profecía nunca tuvo su origen en la voluntad del hombre".  La palabra 

griega, ginomai, (traducido como "surgió" por la NVI y "es" por la NASB) generalmente se 

refiere al comienzo u orígenes de algo.16  Simon Kistemaker concluye que este punto de vista 

[que hemos llamado la traducción de la NVI] 

armoniza con la elaborada descripción de la actividad profética que Pedro 

proporciona en su primera epístola (1:10-12).  Además, este punto de vista 

encaja con el contexto inmediato del versículo 20, que habla del origen de las 

Escrituras.  En los versículos 16-19, Pedro discute el origen del mensaje 

apostólico; El versículo 21, que fluye del versículo anterior y está estrechamente 

relacionado con él, revela el origen divino de la Escritura.17 

Por lo tanto, concluimos que los versículos 20 y 21 se refieren a los orígenes de los 

entendimientos y pensamientos de los profetas.  No escribieron solo sus propias ideas. 

 

 El versículo 21 continúa hablándonos sobre los orígenes de la profecía del Antiguo 

Testamento.  La profecía no vino del hombre, "sino que los hombres hablaron de parte de Dios 

siendo llevados por el Espíritu Santo".  El griego para "llevar", héroe, a menudo incluye la idea 

de mover algo llevándolo o soplándolo.  Este versículo proporciona una parte importante de la 

doctrina de la inspiración de las Escrituras.  Nos dice que el Espíritu Santo creó un efecto en 

los escritores humanos.  No se limitó a mover sus bolígrafos.  Más bien, se movió ellos hablar 

y escribir las Escrituras. 

 

 2. 2 Timoteo 3:16, 17 

 

Mientras que 2 Pedro 1:21 nos habla sobre el efecto del Espíritu en los escritores, estos 

versículos nos hablan sobre el efecto del Espíritu en el texto de las Escrituras.  Estos versículos 

enfatizan que Dios había equipado a Timoteo para servir como pastor porque Dios le había 

confiado la Biblia.  Desde la infancia, Timoteo había aprendido las Escrituras (:15).  Con las 

Escrituras, Timoteo podía equipar a otros para toda buena obra (:17).  Timoteo podía equipar a 

otros porque Dios había inspirado las Escrituras para permitir que Timoteo les enseñara, 

reprendiera, corrigiera y entrenara en justicia (:16).  Así que estos versículos presentan la 

utilidad de la Escritura misma para el hijo de Dios. 

 
16  Simon Kistemaker, Comentario del Nuevo Testamento: Exposición de las Epístolas de Pedro y de la 

Epístola de  Jude (Grand Rapids: Baker Academic, 1987) 272. 
17  Kistemaker. 



29 
 

29 
 

 

 Una palabra importante en el versículo 16, la palabra "inspirado", combina dos palabras.  

Juntos significan inspirado por Dios.  La palabra describe las Escrituras como el producto del 

aliento, o Espíritu, de Dios.  Así como enviamos nuestras palabras con la fuerza de nuestro 

aliento, Dios envió Su Palabra por el poder de Su Espíritu.  Podemos pensar en la Biblia como 

la Palabra exhalada de Dios que Él nos habló.  Este versículo proporciona una segunda parte 

principal de la doctrina de la inspiración.  Nos dice que el Espíritu afectó a los autores humanos 

de las Escrituras para que escribieran la Palabra de Dios. 

 

 3. Una definición de la inspiración de las Escrituras 

 

Definimos la inspiración de las Escrituras como la obra milagrosa del Espíritu Santo por la 

cual movió a los hombres a escribir la Palabra de Dios.  Enfatizamos dos puntos importantes 

de esta definición.  Primero, los hombres pecadores escribieron la Biblia.  En segundo lugar, a 

medida que los hombres escribían, el Espíritu Santo obró activamente para que escribieran la 

Palabra de Dios.  2 Pedro 1:21 enfatiza que el Espíritu Santo movió a los autores humanos  de 

las Escrituras.  2 Timoteo 3:16 nos dice que Dios inspiró el texto de las Escrituras.   

 

B. DIFERENTES PUNTOS DE VISTA DE LA INSPIRACIÓN 

 

Aunque muchos teólogos estarán de acuerdo en que Dios inspiró la Biblia, también pueden 

estar en desacuerdo sobre lo que eso significa.  Berkhof ha resumido estos diferentes puntos de 

vista enumerando tres formas en que los teólogos han entendido la inspiración.  Explicaremos 

cada punto de vista a medida que él los describa. 

 

 1. La visión mecánica de la inspiración 

 

Este punto de vista dice que "Dios literalmente dictó lo que los autores humanos de la Biblia 

tenían que escribir. . . como si fueran puramente pasivos como una pluma en la mano de un 

escritor.  Esto significa que sus mentes no contribuyeron de ninguna manera al contenido o la 

forma de sus escritos".18 Según este punto de vista, Dios inspiró el texto de las Escrituras pero 

no a sus autores humanos.  Muy pocos teólogos destacados han apoyado este punto de vista de 

la inspiración.  Sin embargo, muchos miembros de la iglesia asumen que este punto de vista 

explica mejor la inspiración de la Biblia. 

 

 Debemos dar una breve evaluación de la visión mecánica.  Estamos de acuerdo con esta 

opinión de que  

Dios ha inspirado el texto de las Escrituras.   Como veremos más adelante en esta lección, la 

Biblia trata cada palabra de las Escrituras como la Palabra de Dios.  Sin embargo, los autores 

humanos de la Biblia escribieron con sus estilos individuales. Creemos que la visión mecánica 

de la inspiración no reconoce la influencia de las personalidades de los autores cuando 

escribieron la Palabra de Dios. 

 

 2. La visión dinámica de la inspiración 

 

Berkhof describe a los partidarios de este punto de vista: 

Otros pensaban que el proceso de inspiración afectaba solo a los escritores y no 

tenía relación directa con sus escritos.  Su vida mental y espiritual se fortaleció 

 
18  Louis Berkhof, Un resumen de la doctrina cristiana (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Pub. Co., 1938) 

19. 



30 
 

30 
 

y se elevó a un nivel más alto, de modo que vieron las cosas con mayor claridad 

y tuvieron un sentido más profundo de su verdadero valor espiritual.  Esta 

inspiración. . . era una característica permanente de los escritores y afectaba sus 

escritos solo indirectamente.19 

Según su entendimiento, individuos a quienes podríamos llamar personas inspiradas escribieron 

la Biblia.  Desde este punto de vista, la inspiración describe a los autores pero no el texto de las 

Escrituras.   

 

 Este punto de vista se acerca a lo que el liberalismo y la neoortodoxia enseñan sobre la 

Biblia.  El liberalismo, que (como otras formas de naturalismo) niega la actividad milagrosa de 

Dios, puede estar de acuerdo en que personas inusualmente dotadas escribieron los libros de la 

Biblia.  Pero cree que podemos desacreditar y contradecir lo que escribieron.  El liberalismo 

niega que la Biblia tenga autoridad sobre nosotros.  La neoortodoxia, que niega que Dios se 

revele a través de las páginas impresas de las Escrituras, está de acuerdo en que Dios dejó un 

poderoso impacto en los autores humanos de la Biblia.  Pero la neoortodoxia no cree que Dios 

use lo que estos autores escribieron para cambiarnos.   

 

 En respuesta a la visión dinámica, debemos expresar nuestro acuerdo en que Dios movió 

a los autores humanos de las Escrituras.  Sin embargo, no estamos de acuerdo con este punto 

de vista del texto de las Escrituras.  Como el apóstol Pablo le escribió a Timoteo: "Toda la 

Escritura es inspirada por Dios". 

 

 3. La visión orgánica de la inspiración 

 

La palabra "orgánico" generalmente describe algo que tiene vida.  Dado que no podemos definir 

la vida simplemente enumerando sus partes, a menudo usamos la palabra "orgánico" para 

referirnos a toda la estructura, no solo a una parte, de la vida de una planta o animal vivo.  De 

manera similar, los teólogos hablan de "inspiración orgánica" porque quieren incluir toda la 

realidad, no solo una parte, de la inspiración de la Biblia.  Berkhof describe esta visión de la 

inspiración de la siguiente manera: 

El Espíritu Santo actuó sobre los escritores de la Biblia de una manera orgánica, 

en armonía con las leyes de su propio ser interior, usándolos tal como eran, con 

su carácter y temperamento, sus dones y talentos, su educación y cultura, su 

vocabulario y estilo.  El Espíritu Santo iluminó sus mentes, ayudó a su memoria, 

los impulsó a escribir, reprimió la influencia del pecado en sus escritos y los 

guió en la expresión de sus pensamientos incluso hasta la elección de sus 

palabras.20 

Según este punto de vista, Dios inspiró tanto a los autores humanos como  al texto de las 

Escrituras. 

 

 Quizás podamos explicar la relevancia de la visión orgánica de la inspiración.  La 

mayoría de los teólogos bíblicos están de acuerdo en que todos los escritores humanos de la 

Biblia escribieron a su manera.  Dios usó a cada escritor como el escritor escribió en su propio 

estilo, usó sus propias palabras y se basó en sus propios antecedentes.  Así que podemos leer 

los escritos del Nuevo Testamento del apóstol Juan y notar cómo difieren de los escritos del 

apóstol Pablo.  Sin contradecirse entre sí, Juan y Pablo a veces usaban la misma palabra (como 

"gloria") para enfatizar diferentes partes de la verdad de Dios sobre Cristo.  Los autores 

humanos de los Evangelios cuentan las mismas historias sobre Jesús de manera diferente porque 

 
19  Berkhof, Resumen 19-20. 
20  Berkhof, Resumen 20. 



31 
 

31 
 

cada autor escribió para una audiencia original diferente y con un énfasis distintivo.  Cada 

escritor del evangelio da una visión única del carácter y la obra de Jesús.  Al reconocer que 

Dios inspiró a los escritores y sus escritos a hacer contribuciones únicas a la Biblia, nos 

volvemos más capaces de interpretar las diferentes partes de la Biblia. 

 

 Solo la visión orgánica de la inspiración nos ayuda de esta manera.  El punto de vista 

mecánico de la inspiración casi no presta atención a los autores humanos de la Biblia. Por lo 

tanto, tiende a negar que conocer los diferentes estilos de la Biblia pueda ayudarnos a 

interpretarla.  La visión dinámica de la inspiración enfatiza que Dios movió a los autores. Por 

lo tanto, ve los diferentes estilos en las Escrituras como prueba de que a Dios no le importaban 

las palabras específicas que usaban.  Las personas que sostienen este punto de vista creen que 

pueden ignorar palabras y oraciones de la Biblia que no aceptan completamente.  Pero la visión 

orgánica de la inspiración enfatiza, más que las otras, la obra milagrosa de Dios en la inspiración 

de la Biblia.  Mientras usaba las habilidades, experiencias y personalidades humanas de los 

escritores, el Espíritu Santo también los guió para que escribieran exactamente lo que Él quería 

decir. 

 

 La visión orgánica de la inspiración nos muestra el patrón de la encarnación que existe 

en las Escrituras.  Por lo general, usamos la palabra "encarnación" para referirnos a la forma en 

que Dios el Hijo entró en la raza humana.  Esta enseñanza cristiana dice que Dios el Hijo, por 

la obra del Espíritu Santo, agregó a sí mismo nuestra naturaleza humana.  Lo hizo vistiéndose 

de carne humana (Juan 1:14).  Como resultado, aunque Cristo siguió siendo una persona divina, 

hoy posee dos naturalezas distintas: una divina y otra humana.21  De manera similar, la Palabra 

de Dios se revistió de nuestra humanidad cuando el Espíritu Santo inspiró las Escrituras.  Al 

igual que la naturaleza humana de Cristo, la Biblia exhibe las características de los escritos 

humanos: lenguajes humanos, formas literarias, estilos únicos.  Al igual que la naturaleza divina 

de Cristo, la Biblia posee las características de la Palabra de Dios: la autoridad de Dios sobre 

nosotros y la veracidad de Dios.  La Biblia consiste en la Palabra de Dios en forma de palabras 

humanas.  A este autor le parece que la visión orgánica de la Escritura intenta permanecer más 

fiel a estas verdades de la Escritura. 

 

C. EL ALCANCE DE LA INSPIRACIÓN 

 

 1. La visión de la "inspiración limitada" 

 

Muchos eruditos sostienen un punto de vista que llamamos "inspiración limitada" o "inspiración 

parcial".  Afirman creer en la Biblia debido al hecho de que presenta la obra de salvación de 

Dios para los pecadores.  Dicen que creen en el evangelio de Cristo.  Entonces, van a la Biblia 

principalmente porque Dios la inspiró para revelarnos el evangelio de Cristo. 

 

 Sin embargo, tal como lo ven, la Biblia menciona muchos temas además del evangelio.  

Por ejemplo, da fechas cuando informa cuando gobernaron los reyes de Israel.  Pretende dar 

información geográfica, como las distancias entre ciudades.  Da explicaciones extrañas de lo 

que sucedió, como por qué Jacob heredó tantas ovejas de Labán (Génesis 30:29-43).  Las 

personas que creen en la "inspiración limitada" no creen que el Espíritu Santo haya inspirado 

todos estos detalles.  Creen que muchas de las fechas y explicaciones de los eventos de la Biblia 

y gran parte de su información geográfica provienen solo de hombres.  Estos detalles no 

pertenecen al propósito principal de la Biblia, el propósito de revelar la salvación en Cristo.  

 
21  Vea el curso MINTS del autor, "La Trinidad y los cultos", Lección dos.   



32 
 

32 
 

Por lo tanto, dicen que la Biblia contiene muchos errores que no afectan su mensaje de 

salvación.   

 

 Como ellos lo ven, Dios inspiró el núcleo de las Escrituras pero no su cáscara.22  Esto 

significa que el Espíritu inspiró solo los puntos principales de las Escrituras.  Podemos confiar 

en la Biblia principalmente cuando nos habla de la gracia salvadora de Dios.  Así que dicen, 

por ejemplo, que las fuentes históricas fuera de la Biblia (como los historiadores antiguos que 

escribieron sobre los emperadores en su época) no se limitan a aclarar los comentarios de la 

Biblia sobre los emperadores.  Más bien, estas fuentes a veces correcto los errores de la Biblia 

sobre los emperadores.  Los partidarios de la inspiración "limitada" o "parcial" describen la 

Biblia como "inspirada porque habla de la redención".  Quieren decir que el Espíritu Santo 

inspiró solo el mensaje de salvación de la Biblia, pero no sus otras partes.   

 

 2. Nuestra respuesta a la visión de la "inspiración limitada" 

 

 Estamos de acuerdo en que Dios inspiró la Biblia principalmente para revelar a la 

humanidad pecadora nuestra desesperanza en el pecado, el regalo de Dios de la vida eterna en 

Cristo y la instrucción de Dios sobre cómo los cristianos deben esperar y vivir.  Cristo mostró 

esto cuando explicó a sus discípulos que cumplió la ley, los escritos y los profetas, todo el 

Antiguo Testamento, cuando padeció, murió y resucitó (Lucas 24:44-27).  Jesús también dijo a 

sus oponentes: "Estudiad diligentemente las Escrituras, porque pensáis que por ellas poseéis la 

vida eterna.  Estas son las Escrituras que dan testimonio de mí" (Juan 5:39). Dado que el Espíritu 

inspiró la Biblia para que fuera el libro de salvación de Dios, la Biblia habla principalmente de 

Cristo. 

 

 Pero no estamos de acuerdo con el punto de vista de que podemos separar fácilmente 

las partes de la Biblia que presentan las verdades de la salvación de las partes de la Biblia que 

no lo hacen.  La Biblia usa hechos sobre geografía e historia para contarnos la historia del 

evangelio.  A menudo, por ejemplo, la Biblia nos habla de cuando gobernaron reyes y 

emperadores, como nos habla del juicio de Dios sobre el pecado de Israel.  Cuando nos habla 

en Lucas 2 sobre la decisión de César Augusto de gravar al Imperio Romano, también nos dice 

cómo Dios cumplió la profecía sobre el nacimiento de Cristo en Belén.  O considere la historia 

de Jacob en Génesis 30 que nos habla de su dependencia pecaminosa de sí mismo para obtener 

la bendición.  En realidad, no dice que los planes de Jacob afectaron el resultado, como lo aclara 

Génesis 31:9.  Más bien, la historia en Génesis 30 nos permite conocer el corazón 

pecaminosamente independiente del hombre a quien Dios designó como antepasado de Cristo.  

El Cristo perfecto vino de una familia pecaminosa.  Así que la Biblia incluye muchas partes 

para contar su historia de los pecados del hombre y la obra de salvación de Dios.  Si ignoramos 

como no inspirados los detalles que parecen no estar relacionados con la salvación, 

descubriremos que también hemos eliminado la historia de salvación de Dios. 

  

 3. La respuesta de las Escrituras al punto de vista de la "inspiración limitada" 

 

Las Escrituras no mencionan directamente el punto de vista moderno de la inspiración 

"limitada" o "parcial".  Sin embargo, hace afirmaciones sobre sí mismo que refutan el punto de 

 
22  Esta comparación insiste en que las Escrituras incluyen partes importantes y sin importancia, como el 

maíz que tiene un grano comestible y una cáscara frondosa a su alrededor que muchas personas no comen.  

Este punto de vista también podría intentar comparar las Escrituras con el arroz, que incluye el grano 

comestible y la cáscara incomestible que lo rodea. 



33 
 

33 
 

vista.  Resumiremos la afirmación que hace la Biblia al observar cómo Cristo y el apóstol Pablo 

usaron el Antiguo Testamento para defender sus enseñanzas. 

 

 Cristo afirmó que Dios inspiró las letras y palabras de la Biblia.  Podemos ver esto, por 

ejemplo, en Mateo 5:17, 18 donde Jesús dijo:  

No penséis que he venido a abolir la Ley o los Profetas; No he venido a abolirlos, 

sino a cumplirlos.  Les digo la verdad, hasta que el cielo y la tierra desaparezcan, 

ni la letra más pequeña, ni el más pequeño trazo de una pluma, desaparecerá de 

ninguna manera de la Ley hasta que todo se cumpla. 

En estos versículos Jesús dijo que vino a cumplir cada detalle que la Palabra de Dios había 

prometido acerca de él. 

 

 Queremos notar especialmente sus referencias a "la letra más pequeña" y "el trazo más 

pequeño de una pluma".  La Versión Estándar Americana (1901) muestra cómo las traducciones 

inglesas más antiguas presentan lo que Jesús dijo.  Se refiere a "jot" y "tittle".  La "letra más 

pequeña" o "jot" se refiere a la letra más pequeña del alfabeto hebreo, la Yod, que se parece al 

apóstrofe (') en inglés.  El "trazo mínimo de un bolígrafo" o "tilde" probablemente se refiere a 

un trazo de bolígrafo que distingue una letra de otra (como la marca que distingue las letras 

mayúsculas inglesas R de P).  Jesús se refiere aquí a detalles muy pequeños en hebreo escrito.  

Dios recuerda el más mínimo detalle de lo que inspiró.  Cristo vino a cumplir hasta el más 

mínimo detalle de lo que las escrituras del Antiguo Testamento decían acerca de Él.   

 

 Esto demuestra el compromiso de Jesús con lo que hoy llamamos "inspiración verbal".  

Podemos definir la inspiración verbal como "la inspiración del Espíritu Santo de todas las 

palabras que escribieron los autores humanos originales".  Mantenemos este punto de vista de 

la inspiración verbal en lugar del punto de vista de la inspiración "limitada" o "parcial".  

También decimos que creemos en la "inspiración plenaria".  Plenaria se refiere a la plenitud.  

Este nombre significa que el Espíritu inspiró la Biblia plenamente, en todas sus partes.  Por lo 

tanto, la "inspiración verbal" resalta la verdad de que el Espíritu inspiró cada palabra y letra.  

La "inspiración plenaria" enfatiza que Él inspiró la Biblia plenamente.  Estos dos términos 

enseñan la misma verdad con énfasis ligeramente diferentes.  Ambos niegan el punto de vista 

de la "inspiración parcial". 

 

 Al responder a Mateo 5:17, 18, E. J. Young presenta la inspiración verbal de la siguiente 

manera: 

Por lo tanto, si la inspiración de la Biblia es plenaria, debe ser evidente que se 

extiende a las mismas palabras.  Es, para decir el asunto sin rodeos [claramente], 

una inspiración verbal. . . .  

 Por supuesto, sería imposible divorciar los pensamientos de la Biblia de 

sus palabras.  Los pensamientos son ciertamente pensamientos "inspirados por 

Dios", y a ellos debemos darles toda nuestra alma.  Las doctrinas y las 

enseñanzas de la Biblia deben ser nuestra regla de vida y fe.  Sin embargo, ¿de 

qué manera ha considerado conveniente Dios revelarnos esos pensamientos?  

Hacer la pregunta es responderla.  Él los ha revelado a través de los medios de 

comunicación.  Es casi imposible para nosotros concebir cualquier otra forma 

satisfactoria de comunicar información. . . . No podemos tener las benditas 

doctrinas vivificantes de la Sagrada Escritura aparte de las palabras en las que 

se expresan.  Nuestro propósito en la actualidad, sin embargo, no es defender 

esta doctrina de la inspiración verbal.  Por el momento simplemente estamos 



34 
 

34 
 

señalando que, ya sea que al hombre moderno le guste la doctrina o no, la Biblia 

la enseña.23 

 

 En otro lugar, el apóstol Pablo se basa en la inspiración verbal para hacer un punto 

importante sobre la promesa de Dios a Abraham y su descendencia.  Gálatas 3:16 dice: "Las 

promesas fueron hechas a Abraham y a su descendencia.  La Escritura no dice 'y a las simientes', 

refiriéndose a muchas personas, sino 'y a vuestra simiente', es decir, una persona, que es Cristo".  

El apóstol Pablo enseña en Gálatas que la promesa de Dios a Abraham pertenecía a Cristo: una 

semilla, no muchas semillas.  La promesa no pertenecía a todos los descendientes físicos de 

Abraham.  Más bien, Dios extenderá Su promesa a Abraham a todos los que pertenecen a Cristo 

por fe.  Notamos, para nuestro propósito aquí, que Pablo basó su punto en una palabra en 

Génesis.  (Cristo también basó una de sus afirmaciones en una palabra en Juan 10:34; compare 

con el Salmo 82:6). 

 

 Cristo y su apóstol Pablo confiaron en el Antiguo Testamento con la confianza de que 

cada palabra del Antiguo Testamento tenía la autoridad de Dios.  No siempre razonaron a partir 

de la historia general de la Biblia, el Evangelio.  También basaron sus afirmaciones en palabras 

individuales.  Esta forma nuestra razón para rechazar el punto de vista de la "inspiración 

limitada".  Diremos más sobre este tema en la lección que se refiere a la infalibilidad. 

 

D. LOS RESULTADOS DE LA INSPIRACIÓN 

 

Dado que creemos en la inspiración verbal, podemos esperar que la Biblia se llame a sí misma 

la Palabra de Dios.  La Biblia, de hecho, hace esto repetidamente.  Mencionaremos tres formas 

en que la Biblia se llama a sí misma la Palabra de Dios. 

 

 Primero, el Antiguo Testamento se refiere a sí mismo como la Palabra de Dios.  Sus 

escritores llaman repetidamente a sus escritos la Palabra de Dios.  Damos solo algunos 

ejemplos: 

 

Todo valle se levantará, y todo monte y colina será rebajado; la tierra áspera se 

allanará, los lugares escarpados se convertirán en llanura.  Y la gloria del SEÑOR 

será revelada, y toda la humanidad junta lo verá.  Porque la boca del SEÑOR ha 

hablado.  Isaías 40:4, 5 

 

La palabra del SEÑOR vino a él [Jeremías] en el año trece del reinado de Josías 

hijo de Amón, rey de Judá.  Jeremías 1:2 

 

La palabra del SEÑOR vino al sacerdote Ezequiel, hijo de Buzi, junto al río 

Kebar, en la tierra de los babilonios.  Allí la mano del SEÑOR estaba sobre él.  

Ezequiel 1:3 

 

 Cuando la Palabra de Dios llegó a los profetas, ellos hablaron la Palabra de Dios.  Calvin 

Knox Cummings resume: "A lo largo de la Biblia, Dios testifica una y otra vez que él, no el 

hombre, está hablando y escribiendo.  Solo en el Antiguo Testamento, la expresión "así dice el 

Señor" o su equivalente aparece unas 2.000 veces".24  Esto nos muestra una forma en que el 

Antiguo Testamento se identifica a sí mismo como la Palabra de Dios. 

 
23  Edward J. Young, Tu Palabra es Verdad (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 1957) 48-9. 
24  Calvin Knox Cummings, Confesar a Cristo (Suwanee, GA: Publicaciones de la Gran Comisión, 1992) 

10. 



35 
 

35 
 

 

 En segundo lugar, el Nuevo Testamento llama al Antiguo Testamento la Palabra de 

Dios.  Demostramos esto comparando declaraciones en el Antiguo Testamento con citas de 

ellas en el Nuevo Testamento.  Los estudiantes deben notar dónde hemos agregado letras en 

negrita.  Más tarde expondremos nuestras conclusiones. 

Declaraciones del Antiguo Testamento 

 

Por eso el hombre leudará a su padre y a su 

madre, y se unirá a su mujer, y serán una 

sola carne.  Génesis 2:24 

 

 

 

 

El SEÑOR . . . dijo. . . "Bendeciré a los que 

te bendigan, y al que te maldiga, maldeciré; 

y todas las personas de la tierra serán 

bendecidas por ti".  Génesis 12:1, 3 

 

 

El Señor le dijo a Moisés: "Levántate 

temprano por la mañana, enfréntate al 

faraón y dile : . . . 'Te he levantado para este 

mismo propósito, para mostrarte mi poder y 

mi nombre sea proclamado en toda la 

tierra'".  Éxodo 9:13, 16 

 

Hoy, si oís su voz, no endurezcáis vuestro 

corazón como lo hicisteis en Meribá, como 

lo hicisteis aquel día en Masá, en el desierto.  

Salmos 95:7, 8 

 

Hace de los vientos sus mensajeros, de las 

llamas del fuego sus siervos.  Salmo 104:4

Citas del Nuevo Testamento 

 

¿No has leído... que al principio el Creador 

"los hizo varón y hembra", y dijo: "por eso 

el hombre dejará a su padre y a su madre y 

se unirá a su mujer, y los dos serán una sola 

carne"?  Mateo 19:4, 5 

 

La Escritura previó que Dios justificaría a 

los gentiles por la fe, y anunció el evangelio 

de antemano a Abraham: "Todas las 

naciones serán bendecidas por ti".  Gálatas 

3:8 

 

La Escritura dice al faraón: "Te levanté 

para esto mismo, para mostrar mi poder en 

ti y para que mi nombre sea proclamado en 

toda la tierra".  Romanos 9:17 

 

 

 

Entonces el Espíritu Santo dice: "Hoy, 

escuchan su voz, no endurezcan sus 

corazones como lo hicieron en la rebelión, 

durante el lazo de la prueba en el desierto".  

Hebreos 3:7 

 

Al hablar de los ángeles, él [Dios] dice: 

"Él hace a sus ángeles vientos, a sus 

siervos llamas de fuego".  Hebreos 1:7

 

 Esta comparación muestra cómo el Nuevo Testamento cita fácilmente el Antiguo 

Testamento como la Palabra de Dios.  A veces, el Antiguo Testamento simplemente hace sus 

propias afirmaciones sin nombrar a un orador (Génesis 2:24).  O un salmo del Antiguo 

Testamento da palabras para que el pueblo de Dios las cante (Salmo 95:7, 8; 104:4).  Sin 

embargo, como nos muestran las palabras en negrita, el Nuevo Testamento a menudo etiqueta 

estas citas como palabras de Dios o del Espíritu de Dios (Mateo 19:4, 5; Hebreos 1:7; 3:7). A 

veces, el Antiguo Testamento cita el SEÑOR Dios (Génesis 12:1, 3).  Pero el Nuevo Testamento 

podría decir que la Escritura dice esas palabras (Gálatas 3:8).  Cuando Dios le dijo a Moisés 

qué decirle al faraón (Éxodo 9:13, 16), Romanos 9:17 afirma que las Escrituras se lo dijeron al 

faraón.  Entonces, Dios dice lo que dice la Escritura.  Las Escrituras dicen lo que Dios dice.   

 

 Hablando de esta manera, el Nuevo Testamento muestra fácilmente que entiende las 

palabras de las Escrituras como palabras de Dios.  B. B. Warfield da muchos ejemplos de la 



36 
 

36 
 

Biblia de esto en su famoso artículo, "'Dice:' 'La Escritura dice:' 'Dios dice'".25  Después de 

examinar casi todas las citas del Nuevo Testamento del Antiguo Testamento, concluye que los 

autores humanos del Nuevo Testamento no vieron ninguna diferencia entre decir "Dios dice" y 

"La Escritura dice".26  Por esta razón podemos decir que el Nuevo Testamento llama al Antiguo 

Testamento la Palabra de Dios. 

 

 En tercer lugar, el Nuevo Testamento se llama indirectamente la Palabra de Dios.  Los 

autores del Nuevo Testamento podrían reflexionar sobre lo que el Espíritu hizo al inspirarlos.  

Vemos esto cuando el apóstol Pedro mencionó las cartas del apóstol Pablo.  Pedro comenta 

cómo los hombres necios habían tratado las cartas de Pablo.  Escribió: 

Ten en cuenta que la paciencia de nuestro Señor significa salvación, así como 

nuestro querido hermano Pablo también te escribió con la sabiduría que Dios le 

dio.  Escribe de la misma manera en todas sus cartas, hablando en ellas de estos 

asuntos.  Sus cartas contienen algunas cosas que son difíciles de entender, que 

las personas ignorantes e inestables distorsionan, como lo hacen con las otras 

Escrituras, para su propia destrucción.  2 Pedro 3:15-17 

 

 Significativamente, Pedro incluye las cartas de Pablo en las Escrituras.  Los apóstoles 

a menudo llamaban a la Palabra inspirada de Dios, las Escrituras.  Aquí Pedro supone que las 

cartas de Pablo tienen la misma autoridad inspirada.  Indica que la Palabra de Dios incluye las 

cartas de Pablo.  Esto demuestra la convicción del autor del Nuevo Testamento de que Dios 

inspiró Su Palabra nuevamente en su vida. 

 

 Así que hemos mostrado el resultado más importante de la inspiración.  Los escritos 

inspirados juntos forman la Palabra de Dios.  El Antiguo Testamento enseña esto sobre sí 

mismo.  El Nuevo Testamento enseña esto sobre el Antiguo Testamento.  Y el Nuevo 

Testamento enseña esto sobre sí mismo.  Así que toda la Biblia posee la autoridad de Dios sobre 

nosotros.  Dios el Espíritu Santo inspiró todo este libro. 

 

RESUMEN 

 

Hemos explorado la enseñanza de la Biblia sobre sí misma.  Primero, mostramos lo que dice la 

Biblia sobre la inspiración.  Vimos en 2 Pedro 1:20, 21 que el Espíritu Santo inspiró a sus 

autores humanos.  Aprendimos de 2 Timoteo 3:16, 17 que el Espíritu inspiró tanto esa Biblia 

que cada palabra de las Escrituras proviene de Dios mismo.   

 

 A continuación, resumimos los diferentes puntos de vista de la inspiración.  El punto de 

vista mecánico cree que el Espíritu inspiró solo el texto de las Escrituras.  El punto de vista 

dinámico dice que Él inspiró solo a los autores humanos de las Escrituras.  El punto de vista 

orgánico, basado en los pasajes de las Escrituras que mencionamos, dice que el Espíritu inspiró 

tanto a los autores como al texto (palabras) de las Escrituras.   

 

 Exploramos, en tercer lugar, la cuestión de cuán extensamente el Espíritu inspiró las 

Escrituras.  El punto de vista limitado o parcial dice que el Espíritu inspiró la Biblia en los 

lugares donde presenta el evangelio de Cristo.  Pero aprendimos especialmente de Jesús en 

Mateo 5:17, 18 que Él afirma cumplir incluso las letras y detalles más pequeños de la Palabra 

 
25  Benjamin Breckinridge Warfield, "'Dice:' 'La Escritura dice:' Dios dice,'" La inspiración y la autoridad 

de la Biblia (Filadelfia: The Presbyterian and Reformed Publishing Company, 1948) 299 y ss. 
26  Campo de guerra 348. 



37 
 

37 
 

de Dios.  Esto muestra que Él sostenía una visión de la extensión de la inspiración que llamamos 

inspiración plenaria o verbal.   

 

 Finalmente, preguntamos sobre los resultados de la inspiración.  Aprendimos que la 

inspiración de las Escrituras requiere que llamemos a todas las partes de la Biblia la Palabra de 

Dios.  Tanto el Antiguo como el Nuevo Testamento hacen esta afirmación de la Biblia. 

 

 Antes de terminar esta lección, debemos volver a las preguntas con las que comenzó 

esta lección.  ¿Inspiró previamente el Espíritu a los falsos profetas de Creta antes de que el 

apóstol Pablo los citara?  ¿Cuándo inspiró Dios las historias que Lucas investigó?  ¿Tiene la 

Biblia una autoridad única?  ¿O es que otros escritos y palabras que citaron los autores humanos 

de la Biblia también presentan la Palabra de Dios? 

 

 Aunque la Biblia no responde explícitamente a estas preguntas, creemos que la 

enseñanza de la Biblia nos dirige a una respuesta.  Hemos llegado a la conclusión de que Dios 

el Espíritu Santo inspiró tanto las palabras como los autores de las Escrituras.  Esto también 

significa que el Espíritu inspiró a los autores cuando eligieron qué incluir.  Por eso, el apóstol 

Pablo tomó la decisión inspirada de citar a los profetas de Creta.  Dios inspiró a Lucas a elegir, 

de la información que recopiló, qué incluir en su evangelio.  Dado que los libros de la Biblia 

poseen cualidades que posee otra literatura humana, el Espíritu movió a los escritores humanos 

de la Biblia a lo largo de todo el proceso de escritura.  Por lo tanto, Dios no inspiró a los profetas 

de Creta.  Él inspiró solo a Pablo cuando Pablo los citó. 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Qué enseña 2 Pedro 1:20, 21 acerca de la inspiración de la Biblia? 

 

2. ¿Qué enseña 2 Timoteo 3:16, 17 acerca de la inspiración de la Biblia? 

 

3. Enumere y explique los tres puntos de vista diferentes de la Inspiración. 

 

4. ¿Qué significa la lección cuando dice que la inspiración de las Escrituras nos muestra 

el patrón de la encarnación? 

 

5. ¿Qué enseña el punto de vista de la "inspiración limitada" o "parcial"? 

 

6. Explique lo que Jesús dijo en Mateo 5:17, 18 y cómo contradice la enseñanza de la 

inspiración limitada. 

 

7. ¿Cómo demuestra el apóstol Pablo su creencia en la inspiración verbal? 

 

8. ¿Cómo afirma a menudo el Antiguo Testamento ser la Palabra de Dios? 

 

9. ¿Cómo llama el Nuevo Testamento al Antiguo Testamento la Palabra de Dios? 

 

10. ¿Dónde muestra el Nuevo Testamento que también pertenece a la Palabra de Dios? 





39 
 

39 
 

LECCIÓN TRES27 
 

LA HISTORIA DE LAS ESCRITURAS 
 

INTRODUCCIÓN 

 
La Biblia inspirada nos cuenta muchas historias.  Tanto los adultos como los niños se 

emocionan cuando alguien lee las historias de Jacob luchando con Dios, de David y Goliat, o 

de la conversión de Saúl en el camino a Damasco.  La Biblia cuenta muchas historias sobre 

cómo Jesús realizó milagros.  Posiblemente los lectores de esta lección hayan leído todas las 

historias que aparecen en la Biblia. 

 

 Sin embargo, la Biblia también presenta solo una historia. El Antiguo Testamento y el 

Nuevo Testamento juntos forman una sola historia.  Las descripciones de la creación de Dios 

en Génesis 1 y de la nueva creación en Apocalipsis 22 pertenecen a la misma historia.  La vida 

del rey David y la vida de Cristo van juntas.  Dios aparece como el personaje principal en cada 

una de las historias cortas de la Biblia.  Cuando Cristo apareció, desarrolló la única historia que 

llegará a su fin cuando Cristo regrese. 

 

 Esta lección intenta enfatizar la majestuosa historia de la Biblia.  Enfatizamos esto por 

un par de razones: Primero, los estudiantes deben pensar en la historia principal de la Biblia.  

Tal vez los estudiantes hayan leído las diferentes historias de Jacob, David y Saúl sin ver una 

conexión entre ellos.  Tal vez la Biblia parezca una colección de historias cortas que no 

conducen a ninguna parte.  Pero los estudiantes necesitan comprender cómo las partes de la 

Biblia pertenecen a un todo.  En segundo lugar, los estudiantes necesitan conocer la gran 

historia de la Biblia para comenzar a comprender por qué Dios inspiró las Escrituras.  

Necesitamos conocer el punto principal antes de poder entender las historias más pequeñas que 

contribuyen a él.  Por lo tanto, esperamos que esta lección ayude a los estudiantes a comprender 

la Biblia inspirada en su conjunto. 

 

 La Biblia revela principalmente lo que Dios logró a través de Jesucristo para salvar a la 

humanidad pecadora.  Pero la Biblia no comienza con el nacimiento de Cristo.  Comienza 

milenios antes de hablarnos del primer pecado de la humanidad contra Dios.  Transmite cómo 

Dios prometió enviar al Salvador por los pecadores.  También nos dice cómo Dios usó símbolos 

y representaciones para mostrar, siglos antes de que Cristo viniera, lo que Cristo eventualmente 

haría.  Nos muestra a partir de la vida de las personas y las naciones por qué necesitamos a 

Cristo.  Luego, después de la venida de Cristo, el Nuevo Testamento aplica el evangelio de 

Cristo a las vidas de aquellos que lo siguen.  Aunque la Biblia cubre una larga historia que 

incluye a muchas personas, su historia central se refiere a una Persona que cumplió el plan de 

salvación de Dios, nuestro Señor Jesucristo. 

 

 La Biblia consiste principalmente en dos formas básicas de literatura.28  Primero, nos 

cuenta historias, que llamamos narrativas.  En segundo lugar, da instrucción, que llamamos 

discurso.  El discurso incluye las instrucciones de Dios a Moisés sobre cómo construir el 

tabernáculo, los mensajes de los profetas que le dijeron al Israel del Antiguo Testamento que 

 
27  Vea el curso MINTS de Neal Hegeman sobre "Hermenéutica práctica", Lección Tres, Segundo Principio, 

y Lección Tres, Cuarto Principio, que trata sobre la revelación centrada en Cristo y la Historia de la 

redención, respectivamente. 
28 Daniel Doriani, "Interpretando la Biblia: Una introducción", Entendiendo las EscriturasEd. Wayne 

Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 15, 16. 



40 
 

40 
 

amara y obedeciera a Dios, y las cartas de los apóstoles que se dirigen a la iglesia del Nuevo 

Testamento.  Aunque la Biblia también contiene otros tipos de literatura, como la poesía, aquí 

planeamos seguir la historia de Dios en las narraciones de la Biblia.   

 

 Los discursos de la Biblia siempre pertenecen a la historia de la Biblia.  Por ejemplo, 

Dios le dijo a Moisés cómo construir el tabernáculo dentro de la historia sobre la vida y el 

servicio de Moisés.  El apóstol Pablo escribió 1 Corintios a una congregación cristiana del 

primer siglo mientras vivía los acontecimientos que tuvieron lugar en su vida.  Así que las 

narraciones y el discurso de la Biblia interactúan continuamente entre sí.  No podemos entender 

bien las instrucciones de la Biblia si no entendemos también sus historias. 

 

 La historia de la Biblia presenta varios desarrollos principales.  Después de la creación 

del universo, la Biblia nos habla de: 1) el declive espiritual de la raza humana, 2) las promesas 

de salvación de Dios a los antepasados de su pueblo elegido, 3) el establecimiento de Dios de 

su pueblo como nación, 4) el declive espiritual del pueblo de Dios, 5) el cumplimiento de Dios 

de sus promesas en la venida de Cristo,  y 6) el establecimiento de Dios de su pueblo como la 

iglesia.  Aunque cada erudito elegiría resumir la historia de las Escrituras a su manera, esta 

lección seguirá el esquema que acabamos de dar. 

 

Un. EL DECLIVE ESPIRITUAL DE LA RAZA HUMANA (Génesis 3-11) 

 

La gente del mundo rápidamente declinó moralmente después de que Adán y Eva cayeron en 

pecado.  Podemos ver esto ya cuando Adán y Eva se escondieron de Dios (Génesis 3:8).  Sin 

embargo, sus hijos pronto cometieron actos más alarmantes.  Su hijo, Caín, mató a su hermano, 

Abel en Génesis 4.  En la séptima generación de la familia de Caín, el polígamo Lamec se jactó 

de haber matado a un hombre que simplemente lo había herido (Génesis 4:23, 24).  En Génesis 

5, la séptima generación de la familia de Set, Enoc, caminó con Dios (Génesis 5:24).  Sin 

embargo, los hijos del justo Set se casaron con los hijos del malvado Caín.  Como resultado de 

estos matrimonios mixtos, casi nadie en la raza humana resistió el mal.  "Y vio el Señor cuán 

grande había llegado a ser la maldad del hombre en la tierra, y que toda inclinación de los 

pensamientos de su corazón era siempre mal" (Génesis 6:6).  Debido a la violencia y al pecado 

decidido de la raza humana, Dios destruyó a la humanidad con el diluvio. 

 

 Después del diluvio, la humanidad se rebeló contra Dios nuevamente.  La gente decidió 

hacerse un nombre construyendo una torre que llegaría hasta los cielos (Génesis 11:4).  Querían 

reemplazar a Dios y glorificar a la raza humana en su lugar.  Así que Dios terminó este esfuerzo 

confundiendo a la gente mientras construían la torre.  Les dio diferentes idiomas que les 

impedían trabajar juntos.  Pronto, las familias y las tribus abandonaron el proyecto de 

construcción para comenzar sus propias vidas separadas.  La existencia de diferentes idiomas 

forma uno de los testimonios de Dios a la raza humana de nuestra tendencia natural a adorar al 

hombre en lugar de a Dios. 

 

 Durante este declive espiritual de la raza humana, Dios dio dos promesas notables que 

ofrecieron esperanza a los pecadores.  Primero, le prometió a la serpiente que la simiente de la 

mujer (Cristo) destruiría la simiente de la serpiente (aquellos que siguen al diablo).  El diablo 

golpeará la sanidad de Cristo.  Pero Cristo aplastará la cabeza de la serpiente (Satanás) (Génesis 

3:15).  Aunque el pecado había entrado en la raza humana, Dios prometió que Cristo rescataría 

a las personas de sus pecados.  En segundo lugar, después del diluvio, Dios prometió no volver 

a destruir a la raza humana con un diluvio.  Dios dio el arco iris como señal de este pacto, Su 

promesa jurada.  Dios había prometido que el Salvador vendría de la raza humana, de la 



41 
 

41 
 

descendencia de la mujer (Génesis 3:15).  Por eso, al prometer preservar a la humanidad, Dios 

aseguró a la raza humana que Cristo vendría de verdad.   

 

B. LAS PROMESAS DE SALVACIÓN DE DIOS A LOS ANTEPASADOS DE SU 

PUEBLO  (Génesis 12-50) 

 

 1. Las promesas de Dios a Abraham 

 

Después de que Dios dispersó a las familias de la tierra desde la torre de Babel, comenzó a 

preparar el camino para que Cristo viniera a través de un hombre y su familia.  A través de 

Abraham, Dios comenzó una comunidad de su propio pueblo.  Este pueblo finalmente se 

convirtió en la nación a la que Cristo pertenecía cuando nació. 

 

 Cuando Dios le ordenó a Abraham que abandonara su país natal, le dio varias promesas 

básicas.  Le prometió a Abraham una tierra para su pueblo (Génesis 12:7; 13:14, 15).  Dios 

también prometió bendecir a todas las naciones del mundo a través de Abraham (Génesis 12:1-

3). Además, Dios prometió darle a Abraham innumerables descendientes (Génesis 15:5).  El 

resto de la Biblia muestra cómo Dios cumplió estas promesas. 

 

 El Nuevo Testamento ayuda a aclarar lo que realmente incluían las promesas de Dios a 

Abraham.  Hebreos 11:15, 16, por ejemplo, nos muestra que los santos en el Antiguo 

Testamento entendieron que la promesa de la tierra se refería a un país celestial.  Hebreos 11:10 

dice que Abraham esperaba "la ciudad con cimientos, cuyo arquitecto y constructor es Dios".  

Esto significa que la tierra terrenal que recibieron los descendientes de Abraham representaba 

algo más grande: la herencia del creyente en el cielo (ver 1 Pedro 1:3, 4).  Entonces, el apóstol 

Pablo escribió: "Nuestra ciudadanía está en los cielos" (Filipenses 3:20). 

 

 Dios también prometió bendecir a todas las naciones a través de Abraham.  En Génesis 

22:18 Dios dijo que bendeciría a las naciones a través de la simiente de Abraham.  Dios quiso 

decir que salvaría a personas de todas las naciones por medio del descendiente de Abraham, 

Jesucristo.  "Las promesas fueron hechas a Abraham y a su descendencia.  La Escritura no dice 

'y a las simientes', refiriéndose a muchas personas, sino 'y a vuestra simiente', es decir, a una 

persona, que es Cristo" (Gálatas 3:16).  Así que la promesa de Dios de hacer de Abraham una 

bendición para todas las naciones se centró en Cristo.  En Cristo, descendiente de Abraham, 

Dios ofrecería salvación a hombres y mujeres de todo el mundo. 

 

 El libro de Gálatas enseña que los innumerables descendientes de Abraham incluyen a 

todos aquellos —judíos y gentiles— que se arrepienten de sus pecados y confían en Cristo.  

Dios no limitó la descendencia de Abraham a sus descendientes físicos.  Gálatas 3 dice: 

Todos ustedes son hijos de Dios por medio de la fe en Cristo Jesús, porque todos 

los que fueron bautizados en Cristo se han revestido de Cristo.  No hay judío ni 

griego, esclavo ni libre, hombre ni mujer, porque todos ustedes son uno en Cristo 

Jesús.  Si pertenecéis a Cristo, entonces sois simiente de Abraham, y herederos 

según la promesa.  Gálatas 3:26-29 

Efesios 2 enfatiza esto también cuando dice que Cristo ha unido en un solo pueblo tanto a los 

gentiles como a los judíos que creen en Cristo.  "Por tanto, vosotros [los creyentes gentiles] ya 

no sois extranjeros ni advenedizos, sino conciudadanos del pueblo de Dios y miembros de la 

familia de Dios" (Efesios 2:19).  La única casa de creyentes de Dios forma la familia de 

Abraham que nadie puede contar. 

 



42 
 

42 
 

 2. La vida de la familia inmediata de Abraham 

 

Génesis también revela lo suficiente de las vidas de los descendientes inmediatos de Abraham 

para enseñarnos acerca de todos sus descendientes prometidos.  Por ejemplo, el nacimiento 

milagroso de Isaac (Génesis 21:1-7) nos señala el nacimiento milagroso de Cristo (Isaías 7:14; 

Mateo 1:21) y el nacimiento dado por el Espíritu que todos los que confían en Cristo han 

recibido (Juan 1:12, 13; 3:3, 5-8).  

 

 La elección de Dios de Jacob sobre Esaú no ocurrió debido al buen carácter o la vida de 

Jacob.  Dios eligió a Jacob a pesar de su pecaminosidad.  Solo más tarde Dios hizo de Jacob un 

hombre santo.29  La elección de Jacob por parte de Dios nos ayuda a comprender Su elección 

desde la eternidad de cada individuo que viene a Cristo por fe (Romanos 9:10-13, 19-21; Efesios 

1:3, 4).   

 

 La vida de José también nos enseña acerca de lo que ocurriría más tarde en la vida de 

Cristo.  Tanto José como Cristo sufrieron bajo el rechazo de su pueblo, sus hermanos.  Pero 

Dios planeó estos rechazos para lograr la liberación del pueblo de Dios (Génesis 50:20; Hechos 

4:27, 28). La liberación que José logró para sus hermanos predijo la verdad de que uno de 

nuestros hermanos en la carne, Jesucristo, salvaría a toda la familia de Dios de la destrucción 

total (Hebreos 2:14-18).   

 

 Así que Dios reveló algo sobre la venida de Cristo en la vida de los patriarcas.  Cuando 

los patriarcas cayeron en pecado, Dios demostró que necesitamos un descendiente mayor de 

Abraham en quien confiar para la liberación del pecado.  Las promesas de Dios a los 

antepasados y el trato con ellos nos preparan para la venida de Cristo. 

 

C. EL ESTABLECIMIENTO DE DIOS DE SU PUEBLO COMO NACIÓN (Éxodo – 2 

Samuel) 

 

 1. El establecimiento de Israel a través de Moisés 

 

Comenzando con Moisés y continuando a través de la vida del rey David, Dios gradualmente 

edificó a la nación de Israel como su pueblo del Antiguo Testamento.  A través de Moisés, Dios 

liberó al pueblo de la esclavitud y les enseñó con su ley.  Dios también estableció el sacerdocio 

y el sistema de sacrificios.  Dios hizo que el pueblo construyera el tabernáculo, una versión 

simplificada del templo que Salomón construyó muchos años después.  A través de Moisés, 

Dios puso los cimientos de la nación o Israel. 

 

 En cada uno de estos logros durante la vida de Moisés, Dios guió al pueblo a anticipar 

la venida de Cristo.  Antes del éxodo de Egipto, Dios envió plagas de juicio sobre Egipto.  Pero 

perdonó a su pueblo pasando por alto cuando vio la sangre rociada del sacrificio que tomó su 

lugar.  Esto demostró que el sacrificio de Cristo, el Cordero de Dios, separa al pueblo de Dios 

del pueblo del mundo.  La ley que Dios dio finalmente demostró que la gente poseía corazones 

rebeldes.  Ninguno de ellos obedeció completamente la ley de Dios.  Solo Cristo, el hombre sin 

pecado, guardó la ley de Dios por completo.  El ministerio del sacerdocio ofrecía muchas 

imágenes de la obra que Cristo finalmente logró.  El Día de la Expiación proporciona un 

ejemplo principal (Levítico 16).  Así como el Sumo Sacerdote entraba en el lugar santísimo 

solo una vez al año, Cristo necesitaba morir solo una vez para salvar a su pueblo para siempre 

 
29  Francis Breisch Jr., El Reino de Dios (Grand Rapids: Unión Nacional de Escuelas Cristianas, 1958) 30-

 31. 



43 
 

43 
 

(Hebreos 9:11, 12).  Además, en ese día el sumo sacerdote puso sus manos sobre la cabeza de 

un macho cabrío mientras confesaba todos los pecados del pueblo.  Esto simbolizaba que Dios 

pondría los pecados de su pueblo sobre Cristo.  Entonces alguien llevó el macho cabrío al 

desierto, donde nadie lo volvió a ver.  Enseñó la verdad en Cristo de que "cuanto está lejos el 

oriente del occidente, así ha quitado de nosotros nuestras rebeliones" (Salmo 103:12).  En el 

tabernáculo, Dios simbolizaba la comunión que Cristo estableció más tarde entre Dios y su 

pueblo.  Las dos habitaciones principales del tabernáculo, el lugar santísimo y el lugar santo, 

simbolizaban que Dios vive con su pueblo.  Cristo cumplió esto cuando habitó con nosotros 

(Juan 1:14) y cuando envió su Espíritu en la Iglesia para convertirla en templo de Dios.  Así 

que el ministerio de Moisés presenta muchas características del ministerio de Cristo. 

 

 2. El rey de Israel a través de David 

 

Después de Moisés, Josué condujo al pueblo a la tierra prometida (Josué 1-12).  Luego, después 

de sus victorias, Josué asignó a cada familia su lugar en la tierra prometida (Josué 13-24).  Esto 

enseña, entre otras cosas, el poder de Dios y el cuidado personal de Dios al darnos nuestro hogar 

celestial a través de Cristo. 

 

 Pero el establecimiento de Israel permaneció incompleto.  El libro de Jueces demuestra 

por qué el pueblo necesitaba un rey piadoso.  Después de Josué, el pueblo dudó en conquistar 

el resto de la tierra.  Además, su tendencia pecaminosa a seguir a los ídolos y abandonar la 

Palabra de Dios se hizo cada vez más obvia.  Jueces repite la observación de que "En aquellos 

días Israel no tenía rey; cada uno hizo lo que le pareció conveniente" (Jueces 17:6; 21:25; cf. 

18:1; 19:1).  Necesitaban un rey que los guiara en la batalla y los guiara en fidelidad a Dios. 

 

 Cuando Israel recibió a su primer rey, Dios proveyó el rey que el pueblo quería.  Querían 

un rey que impresionara al mundo.  Pero el gobierno del rey Saúl trajo el desastre a la nación.  

Saulo no siguió la Palabra de Dios.  Después de tomar el asunto en sus propias manos y confiar 

en su propia sabiduría, Saúl perdió el reino. Durante la última parte del reinado de Saúl, llevó 

al pueblo a la destrucción.  En la batalla en la que murió Saúl, los filisteos invadieron Israel de 

modo que solo las regiones montañosas quedaron en manos de Israel.  Como resultado, Israel 

controlaba una porción muy pequeña de la tierra que Dios le había prometido a Abraham.  El 

fracaso de Saúl demostró que el pueblo de Dios necesita un rey que poseyera el Espíritu de Dios 

y siguiera la Palabra de Dios, como lo haría Cristo más tarde. 

 

 Después de Saúl, Dios le dio a su pueblo el rey que necesitaban.  El libro de Rut nos 

dice cómo Dios trabajó detrás de escena ya en el tiempo de los jueces para arreglar la venida 

del rey David (Rut 4:18-22).  Cuando Dios le ordenó a Samuel que ungiera a David, Dios le dio 

Su Espíritu a David para que le proporcionara sabiduría para servir como rey (1 Samuel 16:1-

13).  (En ese momento, Dios también quitó Su Espíritu del desobediente y orgulloso Saúl (1 

Samuel 16:14)).  David demostró algo de la habilidad y santidad que Cristo poseía casi 1,000 

años después. 

 

 Dios hizo que David creciera en piedad y eficacia como Rey.  Cuando David finalmente 

se convirtió en rey del pueblo de Dios, el pueblo disfrutó de la paz y el favor de Dios.  Es cierto 

que David pecó terriblemente.  Él y la nación sufrieron significativamente como resultado.  Pero 

David expresó su dolor y arrepentimiento en algunos de sus Salmos (por ejemplo, Salmo 6, 32, 

38, 51 y 143).  Dan palabras para los pecadores de hoy que poseen la mente de Cristo pero caen 

en pecado.  El buen patrón del gobierno de David no puede cancelar el hecho de que David y 

el resto del pueblo de Dios necesitan a Cristo para gobernar sus corazones y perdonar sus 



44 
 

44 
 

pecados.  El pecado de David mostró que el pueblo debía mirar hacia un Rey mejor, el Rey 

perfecto, Jesucristo, a quien Dios finalmente envió.   

 

 3. Desarrollos importantes durante el gobierno de los reyes 

 

Durante las primeras fases de la historia de Israel bajo sus reyes, debemos notar dos desarrollos 

importantes.  Primero, Dios hizo un pacto con David.  Con una promesa jurada, Dios le dijo a 

David que el hijo de David siempre se sentaría en el trono (2 Samuel 7:11-16).  Debido al Hijo 

de David que gobernaría para siempre, Dios le dijo a David: "Tu casa y tu reino permanecerán 

para siempre delante de mí; tu trono será establecido para siempre" (2 Samuel 7:16).  Esta 

promesa se refiere al gobierno de Jesucristo, a quien Dios puso en el trono cuando Cristo 

ascendió.  A lo largo del resto del Antiguo Testamento, Dios mostró una paciencia inusual con 

la familia real de David.  Sin embargo, incluso la familia de David finalmente recibió el castigo 

de Dios debido a su gran pecaminosidad.  Sin embargo, Dios continuó preservando a la familia 

real de David, como lo prometió.   

 

 Como segundo desarrollo durante el surgimiento de Israel como reino, Dios envió 

profetas.  Dios llamó a cada profeta a recibir Su Palabra y declararla al pueblo.  La Biblia 

menciona la idea de un profeta antes de que gobernaran los reyes.  Por ejemplo, Dios llamó 

profeta a Abraham en Génesis 20:7.  También le dijo al pueblo a través de Moisés que se 

comunicaría con los profetas a través de visiones y sueños (Números 12:6-8).  Pero la Biblia 

comienza a referirse a grupos, o escuelas, de profetas que existían en el tiempo de Samuel (1 

Samuel 10:5).  En ese momento Dios preparó a la nación para sus primeros reyes.  Parece que 

Dios levantó profetas especialmente para guiar a los reyes que gobernaban al pueblo de Dios.   

 

 A veces los eruditos hablan de los primeros profetas (anteriores) y de los últimos 

(posteriores).  Los mensajes de los profetas anteriores no aparecen como libros de la Biblia.  

Más bien, estos profetas anteriores hablaron para advertir a los reyes y al pueblo de los peligros 

del pecado y para llamar al arrepentimiento y la fe.  Enfatizaron la necesidad de regresar a Dios.  

Pero los profetas posteriores tenían un énfasis diferente: 

En el siglo VIII a.C. [700 a.C.] un nuevo tipo de actividad profética pasó a 

primer plano.  Este tipo se encuentra en aquellos profetas que escribieron sus 

mensajes y los hablaron.  Aquí encontramos un cambio de énfasis.  Todavía hay 

un llamado urgente al arrepentimiento.  Pero estos profetas posteriores realmente 

no esperan que su llamado al arrepentimiento sea escuchado.  Encontramos en 

sus profecías un mayor énfasis en el juicio que caerá sobre el pueblo de Dios.  Y 

señalan más allá del juicio a una maravillosa obra de misericordia. . . . En lugar 

de preservar el orden existente, los profetas posteriores esperan el 

establecimiento de un orden nuevo y mejor.  Cada vez más, el dedo de la profecía 

apunta a la venida de Jesucristo.30 

 

 El regalo de Dios de un rey a Israel avanzó el plan de Dios para su pueblo y mostró su 

constante condición pecaminosa.  Durante el mismo tiempo, Dios dio reyes y profetas.  A través 

de Reyes, Dios dio un representante de su gobierno sobre su pueblo.  A través de los profetas, 

Dios dio portavoces de Su Palabra.  Reyes y profetas se unieron a los sacerdotes para servir 

como representantes de Dios ante su pueblo.  Cada uno de estos tres oficios realizó un ministerio 

que Cristo realizó más tarde perfecta y completamente cuando vino. 

 

 
30  Breisch, Reino 145. 



45 
 

45 
 

D. EL DECLIVE ESPIRITUAL DEL PUEBLO DE DIOS (1 y 2 Reyes, Esdras, Nehemías) 

 

Después de David, el pueblo de Dios y sus reyes tendieron a avanzar en la dirección de la 

decadencia espiritual.  Incluso el muy sabio Salomón finalmente pareció valorar el oro más que 

la riqueza.  Además, dejó que sus esposas paganas lo influyeran de manera pecaminosa (1 Reyes 

11:97-10).  Así que Dios prometió arrancar el reino de Salomón, tal como lo hizo con el rey 

Saúl.   

 

 Después de Salomón, la nación de Israel se dividió.  Diez tribus siguieron a Jeroboam.  

Judá y Benjamín siguieron a Roboam, hijo de Salomón.  Ninguno de los reyes de las diez tribus 

de Israel recibió la aprobación de Dios.  Los reyes y el pueblo reemplazaron la adoración en el 

templo de Jerusalén (que apuntaba a adorar a Dios solo a través de Cristo) con la adoración de 

los becerros de oro.  Cada vez más, la vida del pueblo de Israel se parecía a la vida de las 

naciones paganas.  Finalmente, Dios envió al ejército asirio para llevarlos cautivos.  2 Reyes 17 

explica por qué Dios los castigó.  Adoraban ídolos como lo hacían las naciones circundantes.  

Rechazaron los mandamientos de la Palabra de Dios.  Adoraban las estrellas.  Buscaban la guía 

de las estrellas y practicaban la brujería.  Como Dios lo hizo con Adán y Eva después de su 

pecado, Dios quitó a las diez tribus de Israel de su tierra prometida. 

 

 El pueblo de Judá tenía los mismos corazones rebeldes que tenía el pueblo de Israel.  

Sin embargo, a diferencia de Israel, que no tenía reyes obedientes, Judá tenía algunos reyes que 

confiaban fielmente en las promesas de Dios.  Así que Dios preservó a Judá por más tiempo 

debido a su fidelidad a su promesa a David.  Ya al rey Salomón Dios le dijo que, por amor a 

David su padre, Dios no le quitaría el reino en vida a Salomón (1 Reyes 11:12).  Aunque Abías, 

el rey de Judá, cometió los pecados de su padre Roboam, Dios preservó a Abjías por amor a 

David (1 Reyes 15:4).  Cuando la Biblia describe al malvado rey de Judá, Joram, dice: "Sin 

embargo, por amor a su siervo David, el SEÑOR no estaba dispuesto a destruir a Judá.  Había 

prometido mantener una lámpara para David y su descendencia para siempre" (2 Reyes 8:19).  

Así que la historia más larga de Judá demostró la fidelidad de Dios a su compromiso con su 

promesa a David.  Los hijos de David continuaron gobernando.  Aunque Judá finalmente cayó 

ante el imperio babilónico, Dios se aseguraría de que el Hijo de David, nuestro Señor Jesucristo, 

se sentara en el trono para gobernar para siempre. 

 

 Durante el declive espiritual, especialmente de Judá, los profetas de Dios hablaron a los 

reyes y a su pueblo.  Oseas y Amós predicaron contra los pecados de Israel.  Abdías predicó 

contra el orgullo de Edom.  La mayoría de los otros profetas que escribieron predicaron contra 

los pecados de Judá.  Instaron a la gente a regresar a la Palabra de Dios y a confiar en Él para 

obtener misericordia y liberación.  Pero la Palabra de Dios se había vuelto obsoleta como 

muchas personas la veían.   

 

 Algunos profetas predicaron la Palabra de Dios durante el cautiverio.  El ministerio de 

Jeremías continuó durante parte de ese tiempo.  Ezequiel profetizó mientras estaba en cautiverio 

en Babilonia.  Daniel, que no era oficialmente un profeta, recibió visiones de Dios y las reveló 

para asegurar al pueblo de Dios de la SEÑORES prometer mantener a Su pueblo a salvo y, con 

el tiempo, enviar al Salvador. 

 

 Con el tiempo, un remanente de los judíos regresó del cautiverio.  Bajo el liderazgo de 

Esdras y Nehemías, el pueblo reconstruyó el templo de Jerusalén y las murallas de la ciudad de 

Jerusalén, que los ejércitos babilonios habían destruido.  Dios dio éxito a los ministerios de 

Esdras y Nehemías.  Sin embargo, los corazones de la gente permanecieron lejos de Dios.  Se 



46 
 

46 
 

mantuvieron cuidadosamente libres de los pecados que habían causado su cautiverio.  Evitaron 

la adoración de ídolos y la construcción de lugares altos paganos.  Pero parecía que la mayoría 

no entregaba genuinamente sus corazones y vidas a Dios.  Afirmaron públicamente que amaban 

a Dios.  Sin embargo, Malaquías, el profeta, muestra cómo evitaron en privado el mandato de 

Dios de amarlo por encima de todo lo demás.  Durante el tiempo después del regreso, Dios 

habló a su pueblo hipócrita a través de los profetas Hageo, Zacarías y Malaquías.  La historia 

de Ester también tuvo lugar entonces. 

 

 Así que el Antiguo Testamento termina con el pueblo que regresó a la tierra prometida.  

Exhibieron la muerte espiritual que caracterizó la mayor parte de la historia de Israel como 

nación.  Pero como Dios había prometido que Cristo vendría a escribir su ley en los corazones 

de su pueblo (Jeremías 31:33), a través de Malaquías Dios prometió devolver los corazones de 

su pueblo a los corazones de su pueblo. SEÑOR (Malaquías 4:5, 6). 

 

E. EL CUMPLIMIENTO DE LAS PROMESAS DE DIOS EN LA VENIDA DE CRISTO  

 (Mateo – Juan) 

 

No resumiremos la vida de Cristo en esta sección.  Suponemos que el lector de esta lección 

conoce la vida de Cristo tal como la Biblia la informa o tiene acceso a ella.  Nos centraremos, 

más bien, en la verdad de que Cristo cumplió las promesas de Dios en el Antiguo Testamento.  

Dado que cumplió estas promesas, constituye el principal punto de interés tanto en el Antiguo 

como en el Nuevo Testamento. 

 

 El Nuevo Testamento enseña que Dios cumplió sus promesas en los eventos de la vida 

de Jesús.  Por ejemplo, el apóstol Pablo escribió en 2 Corintios 1:20: "No importa cuántas 

promesas haya hecho Dios, son 'Sí' en Cristo.  Y así, por medio de Él, el 'Amén' es pronunciado 

por nosotros para la gloria de Dios".  En otras palabras, en la venida, la vida y la obra expiatoria 

de Cristo, Dios cumplió las promesas que había hecho mucho antes en las Escrituras.  Gálatas 

4:4 dice: "Cuando llegó la plenitud de los tiempos, Dios envió a su Hijo, nacido de mujer, 

nacido bajo la ley, para redimir a los que están bajo la ley, a fin de que recibamos todos los 

derechos de los hijos".  Las promesas de Dios apuntaban a un momento en el que Él las 

guardaría.  Él hizo guárdalos cuando envió a Cristo.  Además, los evangelios, especialmente 

Mateo, enfatizan que lo que sucedió en la vida de Cristo cumplió las promesas de Dios en el 

Antiguo Testamento (Mateo 1:22, 23; 2:2:15, 17, 23; etc.).   

 

 Las cartas del Nuevo Testamento con frecuencia se refieren al Antiguo Testamento para 

probar que el Antiguo Testamento enseñó lo que proclama el Nuevo Testamento.  Gálatas 

proporciona un ejemplo de confianza en la enseñanza del Antiguo Testamento para proclamar 

el evangelio de Cristo.  El apóstol Pablo cita el Antiguo Testamento (por ejemplo, Gálatas 3:6, 

8, 10, 11, 12, 16).  A veces hace analogías basadas en el Antiguo Testamento (Gálatas 4:21-

31).  Señala repetidamente que su predicación del Evangelio se ajustaba a la enseñanza del 

Antiguo Testamento.  El Antiguo Testamento formó la base de sus afirmaciones. 

 

 El último capítulo de Lucas proporciona quizás el argumento más convincente del 

Nuevo Testamento de que Cristo cumplió las promesas y profecías del Antiguo Testamento.  

La historia describe a dos hombres que caminan desde Jerusalén después de que Jesús resucitó 

de entre los muertos.  Los informes de la tumba vacía de Jesús los confundieron.  Entonces 

Jesús se unió a ellos. Comenzó a explicar que lo que sucedió en su propio sufrimiento, muerte 

y resurrección ocurrió tal como el Antiguo Testamento había dicho que sucedería.  Jesús les 

dijo a los dos hombres que eran "lentos de corazón para creer todo lo que los profetas habían 



47 
 

47 
 

dicho.  ¿No tuvo que sufrir el Cristo estas cosas y luego entrar en su gloria? Y comenzando por 

Moisés y por todos los profetas, les explicó lo que se decía de él en todas las Escrituras" (Lucas 

24:25, 26).  Después de que los hombres reconocieron que Cristo les había hablado, se dijeron 

unos a otros: "¿No ardía nuestro corazón dentro de nosotros mientras hablaba con nosotros en 

el camino y abría las Escrituras?"   

 

 Más tarde, Jesús se reveló a la mayoría de sus discípulos.  Él dijo: "Esto es lo que les 

dije cuando aún estaba con ustedes: Es necesario que se cumpla todo lo que está escrito de mí 

en la ley de Moisés, en los profetas y en los salmos" (Lucas 24:44).  Jesús se refiere a las tres 

secciones del Antiguo Testamento tal como las clasificaron los judíos.  Por "la Ley de Moisés" 

Jesús se refería a los primeros cinco libros de la Biblia, la mayoría de los cuales escribió Moisés.  

Por "Profetas" Jesús se refería a todos los libros del Antiguo Testamento que escribieron los 

profetas.  Muchos profetas escribieron los libros que contienen sus mensajes.  Pero "Profetas" 

también incluye a Josué, Jueces, 1 y 2 Samuel y 1 y 2 Reyes.  Los judíos creían que profetas 

anónimos (sin nombre) escribieron estos libros históricos.  Jesús mencionó los "Salmos", el 

libro más grande de la sección final del Antiguo Testamento.  A menudo los judíos llamaban a 

esta última sección "los Escritos".  Señalamos estas tres secciones del Antiguo Testamento judío 

porque Cristo afirmó que las cumplió todas.  La historia de la Biblia, de principio a fin, presenta 

la venida de Cristo, el logro de la salvación y las enseñanzas a sus seguidores.   

 

F. EL ESTABLECIMIENTO DE DIOS DE SU PUEBLO COMO LA IGLESIA (Hechos 

– Apocalipsis) 

 

La evidencia que acabamos de proporcionar demuestra que toda la historia del Antiguo 

Testamento y la vida de Jesús en los evangelios lo presentan a Él en el centro de la historia que 

se unen para contar, Luego, Hechos informa lo que Cristo continuó "haciendo y enseñando" 

(cf. Hechos 1:1) a través de Sus apóstoles.  El Cristo ascendido sigue siendo el foco de las 

Escrituras en Hechos. 

 

 En el libro de Hechos, los apóstoles sirvieron como testigos de Cristo (Hechos 1:8) 

mientras predicaban el evangelio de Cristo.  A través de su predicación, Cristo agregó a la 

iglesia a aquellos a quienes Dios había elegido para la salvación (Hechos 2:47; 18:9, 10).  

Hechos nos cuenta la historia de cómo Cristo avanzó con el evangelio desde Jerusalén, el centro 

del judaísmo y el lugar del templo, hasta Roma, la capital en la época del poder humano y la 

adoración del emperador.  A medida que los apóstoles de Cristo viajaron distancias asombrosas, 

Cristo reunió a gentiles y judíos en su única iglesia.  Por lo tanto, a lo largo de Hechos Cristo 

revirtió la desintegración de la raza humana que comenzó en la torre de Babel.   

 

 Mientras los apóstoles predicaban, comenzaron a escribir las cartas que ahora aparecen 

en el Nuevo Testamento.  Por ejemplo, el apóstol Pablo probablemente escribió 1 y 2 

Tesalonicenses poco después de predicar allí, en su segundo viaje misionero.  La mayoría de 

los eruditos creen que escribió estas cartas desde Corinto, donde Pablo predicó durante algún 

tiempo (cf. Hechos 18).  Pablo escribió 1 Corintios desde Éfeso (cf. Hechos 19), donde 

permaneció durante tres años durante su tercer viaje misionero.  Probablemente escribió 2 

Corintios desde Macedonia, en su camino a Corinto.  Además, probablemente escribió su carta 

a los romanos en algún momento cerca del final de su tercer viaje misionero.  Escribió Efesios, 

Filipenses, Colosenses y Filemón probablemente durante su primer encarcelamiento en Roma 

(cf. Hechos 28:17ss).  Esta actividad de escritura de Pablo demuestra que el discurso de la Biblia 

(las cartas de Pablo, en este caso) pertenecía a la historia de la Biblia (los viajes misioneros de 



48 
 

48 
 

Pablo).  Como el apóstol Pablo, y los otros apóstoles, predicaron y escribieron, Cristo estableció 

a sus seguidores como su iglesia. 

 

 Las cartas de los apóstoles también se centraron en Jesucristo.  No debemos pensar en 

ellos simplemente como cartas sobre doctrina y moralidad.  Las cartas del Nuevo Testamento 

se refieren constantemente a lo que Cristo logró en la cruz como base de la doctrina y la 

moralidad que promueven.  Entonces, Romanos 5:9 nos dice que fuimos justificados por la 

sangre de Cristo.  Y Romanos 12 dice que en vista de la misericordia de Dios, sus seguidores 

deben ofrecer sus cuerpos como sacrificios vivos a Dios (Romanos 12:1, 2).  Además, 1 Pedro 

4:13 les dice a los cristianos que sufren que participan en los sufrimientos de Cristo.  Los 

lectores del Nuevo Testamento deben prestar especial atención a la frecuencia con la que 

menciona a Cristo como el Salvador, Ejemplo y Señor del cristiano. 

 

RESUMEN 

 

Esta lección resume la historia de las Escrituras.  La Biblia incluye más que su historia básica, 

por supuesto.  Pero la historia principal de las Escrituras forma el esqueleto que hace que toda 

la Biblia se mantenga unida.  Analizamos la historia de las Escrituras en términos de seis fases 

o pasos en la historia.  Tratamos de mostrar que la historia de las Escrituras del Antiguo 

Testamento nos habla de promesas, rituales y oficios que revelan la majestad y la obra de Cristo 

que finalmente vino.  El Nuevo Testamento nos muestra cómo Cristo cumplió las promesas, 

rituales y oficios del Antiguo Testamento.  Nos habla de la venida y el ministerio de Cristo y 

de la enseñanza que Él dio a la iglesia a través de Sus apóstoles.  Podemos entender la Biblia 

solo si reconocemos la venida de Cristo como su evento principal y su cumplimiento de la 

salvación como su mensaje principal.  Una vez Jesús dijo a sus oponentes: "Estudiáis 

diligentemente las Escrituras porque pensáis que por ellas poseéis la vida eterna.  Estas son las 

Escrituras que dan testimonio de mí" (Juan 5:39).  

  

 Dijimos en la introducción que conocer la historia de las Escrituras nos ayudará a 

entender por qué Dios el Espíritu inspiró las Escrituras.  Inspiró las Escrituras para revelar a 

Cristo, el Salvador y Señor de los pecadores arrepentidos y creyentes.  Antes de morir en la 

cruz, Jesús les dijo a sus discípulos que el Espíritu vendría a guiarlos en toda la verdad (Juan 

16:13).  Vendría a glorificar a Cristo "tomando de lo mío y dándoos a conocer" (Juan 16:14).  

El Espíritu hizo precisamente eso por nosotros cuando inspiró las Escrituras.  A lo largo de toda 

la historia de las Escrituras, el Espíritu nos convence de la necesidad del mundo de Cristo, el 

plan del Padre para enviar a Cristo, la forma en que Dios preparó para la venida de Cristo, la 

llegada de Cristo mismo y las personas que Cristo formó por su muerte, resurrección y 

ascensión.  Así que Cristo pudo decir: "Es necesario que se cumpla todo lo que está escrito de 

mí en la ley de Moisés, en los profetas y en los salmos" (Lucas 24:44). 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Qué queremos decir cuando decimos que la Biblia consiste principalmente en dos 

formas básicas de literatura: narrativas y discurso? 

 

2. ¿Qué dos acontecimientos, que involucran a toda la raza humana, demuestran la 

decadencia espiritual de la humanidad al comienzo de Génesis? 

 

3. ¿Cómo se referían las promesas de Dios a Abraham con Cristo? 

 



49 
 

49 
 

4. ¿Cómo enseñaron las vidas de los descendientes inmediatos de Abraham acerca de 

Cristo y Sus seguidores? 

 

5. ¿Qué dio Dios durante el ministerio de Moisés para enseñar acerca de lo que Cristo 

haría? 

 

6. ¿Qué promesa le dio Dios a David que hablaba de Cristo? 

 

7. ¡Qué diferencias existían entre los reyes de Israel y los reyes de Judá!  ¿Cómo enseñaron 

estos acerca de Cristo? 

 

8. ¿En qué se diferenciaban entre sí los ministerios de los profetas anteriores y de los 

profetas posteriores? 

 

9. ¿Cómo enseñó el Nuevo Testamento que Cristo vino a cumplir el Antiguo Testamento? 

 

10. ¿Cómo estableció el ministerio de los apóstoles la iglesia en Cristo? 





51 
 

51 

 

LECCIÓN CUATRO 
 

LA CONFIABILIDAD DE LOS MANUSCRITOS BÍBLICOS 
 
INTRODUCCIÓN 

 

¿Cuánto podemos confiar en las Biblias que leemos hoy?  Este curso ha resumido la doctrina 

de la inspiración de las Escrituras.  La enseñanza dice que el Espíritu Santo inspiró a hombres 

santos a escribir la santa Palabra de Dios.  La iglesia primitiva reconoció los escritos únicos de 

estos hombres como la Palabra de Dios.  Pero hoy no tenemos esos escritos originales.  Solo 

tenemos copias de copias de los escritos originales.  ¿Qué garantía tenemos de que podemos 

confiar en estas copias? 

 

 Muchas personas a lo largo de la historia de la iglesia han afirmado que no debemos 

confiar en nuestras Biblias actuales.  Por ejemplo, Bart Ehrman escribió en 2005 que no 

podemos saber lo que realmente escribieron Mateo, Marcos, Lucas y Juan.  Dice que solo 

tenemos copias de copias de lo que escribieron los escritores de los evangelios.  Argumenta 

que, en el proceso de copia, los escribas llenaron accidentalmente sus copias de las Escrituras 

con muchos errores y equivocaciones.  Como resultado, no podemos saber lo que realmente 

escribieron los escritores de los evangelios.31  Muchos otros eruditos han dado esencialmente 

el mismo argumento para no confiar en nuestras Biblias hoy. 

 

 Sin embargo, deberíamos entender más sobre la mayoría de los escritores que razonan 

de esta manera.  La mayoría de los que dicen que no podemos confiar en nuestras Biblias (no 

sabemos sobre el Sr. Ehrman) no creen que Dios inspiró a los autores originales de la Biblia.  

No aceptan la doctrina de la inspiración.  Así que usan argumentos similares a los de Ehrman 

para probar la inutilidad de la doctrina de la inspiración.  Esperan mostrar la insensatez de las 

personas que llaman a la Biblia un libro inspirado.  Sus opiniones acerca de nuestras Biblias 

actuales también buscan rechazar los manuscritos originales de la Biblia. 

 

 Esta lección responderá al argumento que Ehrman y otros han planteado.  Tratamos este 

tema para animar a los creyentes cristianos.  Los cristianos necesitan saber por qué el argumento 

de Ehrman no debería convencernos.  Necesitamos saber que basó su punto de vista en 

falsedades.  Por lo tanto, esperamos que en esta lección ayudemos al lector a confiar en la 

Palabra de Dios a pesar de los ataques que la gente hace en su contra. 

 

 Esta lección tomará algunos pasos para alcanzar su objetivo.  Primero, resumiremos 

cómo los autores y editores antiguos produjeron libros antiguos.  Este primer paso explorará 

cómo los escribas hicieron copias de manuscritos de la Biblia.  En segundo lugar, resumiremos 

la práctica de la crítica textual, la ciencia que analiza y compara copias antiguas de la Biblia.  

En tercer lugar, resumiremos los hallazgos de la crítica textual.  Da evidencia de la asombrosa 

concordancia que existe entre las copias antiguas de la Biblia.  Este hallazgo de la crítica textual 

refuta el argumento que Ehrman y otros con su punto de vista han hecho.  

  

 
31  Michael J. Kruger, "Crítica textual: ¿El talón de Aquiles de la infalibilidad?" Reforma moderna: 19.2 

(2010)  41. Kruger comenta sobre Bart D. Ehrman, Citar mal a Jesús (San Francisco: Harper Collins, 2005) 7. 



52 
 

52 

 

Un. LA CREACIÓN DE LIBROS ANTIGUOS  

 

Tal vez los estudiantes deberían aprender un poco sobre la creación de libros antiguos.  Ayudará 

a los estudiantes a comprender el proceso que requiere la creación de libros.  Ehrman afirma 

correctamente que las copias escritas a mano de la Biblia incluyen errores.  Aprender sobre la 

elaboración de libros antiguos ayudará a los alumnos a comprender cómo los escribas 

cometieron errores cuando copiaron la Biblia.  Seguimos a Bruce Metzger mientras resumimos 

algunos de los hechos sobre la creación de libros antiguos. 

 

 1. Superficies de escritura antiguas 

 

La gente de la antigüedad escribía sus libros a mano.  Escribieron a mano tanto sus manuscritos 

originales como todas las copias que hicieron de ellos.  Un escriba que escribía copias intentó 

reproducir cada letra de un libro existente.  Como resultado, la producción de nuevas copias 

tomó mucho tiempo.  Además, en el proceso de copia a mano, los escribas cometieron errores. 

 

 En la época de los autores del Nuevo Testamento, los escritores usaban principalmente 

papiro y pergamino como superficies para su escritura.  Casi todos los manuscritos del Nuevo 

Testamento existen como papiro o pergamino.32  Estos hechos influyeron mucho en la historia 

del texto de la Biblia. 

 

 La gente hacía papiro con la planta de papiro, que crecía sola en el delta del río Nilo.  

Tomaron fibras del centro del tallo del papiro.  Cortaron el material fibroso en tiras finas y las 

colocaron una al lado de la otra para que todas las fibras quedaran en la misma dirección.  Luego 

colocaron una segunda capa de fibras en ángulo recto con la primera capa.  Presionaron las dos 

capas de fibras juntas.  De esta manera producían un papiro quebradizo pero fuerte parecido al 

papel.33 

 

 La gente hacía pergaminos con pieles de vacas, ovejas y cabras.  Prefirieron usar la piel 

de animales jóvenes.  Primero, rasparon el cabello de la piel.  Luego lavaron y alisaron la piel.  

Finalmente vistieron la piel con tiza.34  Los escribas generalmente escribían en pergamino con 

tinta marrón o negra.  Usaron pergamino (o vitela, una forma más fina de pergamino) hasta la 

Edad Media (generalmente los años 500-1500 d.C.), cuando los escribas comenzaron a usar 

papel.   

 

 Tanto el papiro como el pergamino finalmente se deterioraron.  Por lo tanto, los escribas 

necesitaban escribir continuamente más copias de manuscritos para que los eruditos las usaran.  

La posibilidad de errores aumentó a medida que los escribas escribían copias de copias. 

 

 2. Formas antiguas de libros 

 

Los escribas escribieron sus libros en rollos largos, llamados rollos.  Pegaron hojas de papiro 

para formar rollos de hasta 10,7 metros (35 pies).  Pero un pergamino dificultaba que los 

eruditos iban y venían en un manuscrito.  Finalmente, cerca del año 100 d.C., cosieron hojas de 

papiro dobladas para formar algo similar a nuestros libros.  Llamamos códice a un libro de 

papiro cosido.   

 
32  Bruce Manning Metzger, El texto del Nuevo Testamento: su transmisión, corrupción y restauración, 2ª 

ed. (Nueva York: Oxford University Press, 1968) 3. 
33  Metzger 3-4. 
34  Metzger 4. 



53 
 

53 

 

Los cristianos encontraron que esta forma tenía una serie de ventajas sobre el 

rollo: (a) permitía que los cuatro Evangelios o todas las Epístolas de Pablo se 

encuadernaran en un solo libro, un formato que era imposible mientras se usara 

el rollo; b) facilitó la consulta de los textos de prueba; (c) se adaptó mejor a 

recibir escritura en ambos lados de la página, manteniendo así bajo el costo de 

producción.35 

 

 3. Estilos de escritura antiguos 

 

Los escribas usaban principalmente dos estilos de escritura cuando escribían manuscritos 

griegos.  Cuando escribían documentos informales, usaban la letra cursiva o "corriendo".  En 

la escritura cursiva, la pluma del escritor conectaba las letras.  Cuando escribieron documentos 

más formales, usaron letras inconexas, similares a las letras mayúsculas inglesas (mayúsculas).  

Estas cartas requerían que los escribas escribieran con más cuidado y más lentamente.  

Llamamos "unciales" a los manuscritos escritos con letras más grandes e inconexas.  Los 

escribas escribieron manuscritos anteriores del Nuevo Testamento como unciales. 

 

 Sin embargo, a partir del año 800 d.C., la escritura cambió.  Los escritores escribieron 

cartas más pequeñas conectadas.  Llamamos a estos documentos "minúsculos".  Esta forma de 

escritura cursiva se hizo popular.  Requería menos pergamino, hacía documentos que pesaban 

menos y tomaba menos tiempo escribirlos.36  Esta combinación de factores hizo que los 

manuscritos minúsculos fueran más asequibles.  Como resultado, tenemos muchos más 

manuscritos minúsculos en comparación con el número de documentos disponibles con la 

escritura uncial. 

Los minúsculos manuscritos del Nuevo Testamento superan en número a los 

manuscritos unciales en más de diez a uno, y aunque hay que tener en cuenta la 

mayor antigüedad del estilo uncial (y, en consecuencia, la mayor probabilidad 

de destrucción de los manuscritos unciales a través de los estragos del tiempo), 

gran parte de la disparidad en el número de supervivientes debe deberse a la 

mayor facilidad con la que se podían producir las minúsculas copias.37 

 

 4. La producción de manuscritos antiguos 

 

La iglesia cristiana recibió el respaldo oficial del gobierno romano en el siglo IV (años 300 

d.C.).  Como resultado, la producción de copias de las Escrituras aumentó considerablemente.  

Los eruditos aumentaron la producción de Biblias en scriptoria, talleres para escritores.  Un 

lector, o lector, lee lentamente el texto en voz alta.  Los escribas capacitados en la sala 

escribieron cada uno una copia de lo que leyó el lector.  De esta manera, un grupo de escribas 

produjo muchas copias a la vez.  Sin embargo, los errores en la copia podrían entrar fácilmente 

en la escritura de un escriba.  Un escriba puede perderse lo que el lector leyó debido a un sonido 

inesperado en la habitación.  O un escriba podría escribir un homónimo (una palabra que suena 

como otra palabra, como las palabras inglesas "their" y "there") de lo que leyó el lector.38   

 

 En los siglos siguientes, los monjes que vivían en monasterios comenzaron a producir 

copias de las Escrituras.  Dado que trabajaban bajo menos presión para escribir rápidamente, 

no cometieron el tipo de errores que los escribas a menudo cometían en los scriptoria.  Sin 

 
35  Metzger 6. 
36  Metzger 9-12. 
37  Metzger 12. 
38  Metzger 14-16. 



54 
 

54 

 

embargo, copiar un manuscrito sin nadie cerca le da a una persona otros tipos de estrés.  La 

combinación de leer un manuscrito, recordarlo, decírselo a uno mismo y mover la mano con la 

pluma agotaba mucho al monje.  Además, los que copiaban manuscritos a menudo se ponían 

de pie; o se sentaban con el pergamino o códice de rodillas.  Estas posiciones corporales 

cansaron a los escribas muy rápidamente.39  El agotamiento del escriba aislado lo hizo propenso 

a cometer errores.  Ya sea que los escribas copiaran las Escrituras en grupos o solos, podían 

cometer errores al intentar escribir exactamente lo que decía un manuscrito copiado de la Biblia. 

 

 Para reducir los errores, los correctores a menudo leen las copias.  Si encontraban 

errores, lo indicaban con comentarios en el margen del nuevo manuscrito.  Esto ayudó a reducir 

el número de errores que cometía un escriba cuando usaba ese manuscrito para escribir otra 

copia.  Ayudó a preservar la Palabra de Dios. 

 

 5. Causas de errores al copiar el texto antiguo 

 

Bruce Metzger ha enumerado razones adicionales por las que aparecieron errores en las copias 

de las Escrituras.  A veces los escribas escribieron errores sin intención.  Estos errores surgieron 

de una variedad de razones: mala vista, mala audición, memoria fallida o una conclusión 

errónea sobre lo que significaba una corrección en el margen.  Entonces, debido a las 

limitaciones humanas, aparecieron algunos errores en las copias a medida que escribían los 

escribas.40 

 

 En otras ocasiones, los hombres que copiaban hacían cambios deliberados del 

manuscrito que copiaban.  Algunos de sus propósitos incluían los siguientes: corregir la 

ortografía o la gramática, hacer que un versículo concuerde con otro, aclarar agregando un 

detalle faltante y explicar la geografía o la historia que implica el texto.41  Metzger da ejemplos 

de estos errores de copia para demostrar que los eruditos los han encontrado en las copias de 

los manuscritos griegos. 

 

 Hemos presentado suficiente información para mostrar que Dios confió Su Palabra a los 

seres humanos.  No siempre copiaron la Palabra de Dios con total precisión. Sin embargo, esto 

no debe desanimarnos.  Dios ha provisto otros factores en la Historia del texto de la Biblia que 

nos protegen de mucho de lo que parece, hasta ahora en esta lección, haber salido mal. 

 

B. LA PRÁCTICA DE LA CRÍTICA TEXTUAL  

 

Durante siglos, los estudiantes de la Biblia han usado la crítica textual para tratar de averiguar 

lo que decían los manuscritos inspirados originales de la Biblia.  En este punto queremos aclarar 

que "crítica" y "crítico" se usan al menos de dos maneras diferentes en teología.  La "alta crítica" 

estudia si los escritores humanos de la Biblia se basaron en fuentes humanas anteriores.42  

Muchos críticos superiores usan esta actividad para tratar de probar que la Biblia simplemente 

tenía fuentes humanas, que Dios no inspiró las Escrituras.  Pero la crítica textual solo busca 

averiguar lo que el texto de la Biblia decía originalmente.  Creemos que podemos llevar a cabo 

la crítica textual en fidelidad a Dios y a Su Palabra. 

 

 
39  Metzger 16-17. 
40  Metzger 186-94. 
41  Metzger 195-9. 
42  "Alta crítica", Diccionario Evangélico de Teología, 1984 ed. 



55 
 

55 

 

 Podemos definir la crítica textual como "la ciencia y el arte que busca determinar la 

redacción original más confiable de un texto".43  El crítico textual se basa principalmente en 

tres tipos de materiales para descubrir el texto original de la Biblia.  Estudia copias, manuscritos 

de la Biblia.  También analiza traducciones antiguas de la Biblia a otros idiomas.  Finalmente, 

estudia citas antiguas de la Biblia.  Por ejemplo, la Septuaginta (LXX), la antigua traducción 

griega del Antiguo Testamento, a veces ayuda a los eruditos a conocer las palabras hebreas 

originales del Antiguo Testamento.  Los eruditos esperan que la combinación de estos 

materiales (manuscritos, traducciones y citas) les dé una imagen clara de la redacción original 

de la Biblia. 

 

 Al analizar los manuscritos antiguos de las Escrituras, los críticos textuales buscan 

"variantes", diferencias en los detalles entre los diferentes manuscritos.  Por ejemplo, los 

manuscritos de Romanos 1:7 dicen: "A todos los que están en Roma, amados de Dios, llamados 

ser santos" (traducido por la NKJV).  Sin embargo, varios manuscritos antiguos dicen: "A todos 

los que son amados por Dios, llamados ser santos".  Un grupo de manuscritos incluye "en 

Roma"; otro grupo no.  Llamamos a estas diferentes palabras, "lecturas variantes".  Los críticos 

textuales comparan los manuscritos donde aparecen lecturas variantes para determinar qué 

redacción probablemente provino del propio apóstol Pablo. 

 

 Ya hemos explicado que los escribas hacían copias de copias.  Esto se hizo necesario 

porque los escritos originales de las Escrituras y sus primeras copias probablemente se han 

desintegrado por completo.  Como resultado, solo tenemos copias de copias de copias de los 

escritos de los autores originales.  Así que ha pasado una larga historia en la que los escribas 

escribieron muchas generaciones de manuscritos copiados. 

 

 Supongamos, como creen la mayoría de los eruditos, que Romanos 1:7 originalmente 

incluía "en Roma".  Sin embargo, en algún momento, existió una copia que no incluía "en 

Roma".  Un escriba no incluyó las palabras.  Más tarde, cuando los escribas hicieron copias de 

copias, una "familia" de manuscritos no incluyó "en Roma". Al mismo tiempo, otras "familias" 

de manuscritos continuaron incluyendo la frase.  Así que hoy en día los eruditos estudian qué 

manuscritos antiguos incluyen "en Roma" y cuáles no.  Su conocimiento general de cada 

manuscrito les dice qué tendencias tiene el manuscrito.  Basándose en su conocimiento de los 

manuscritos, buscan llegar a una conclusión sobre lo que el apóstol Pablo probablemente 

escribió en Romanos 1:8.  Pero los críticos textuales no estudian simplemente los manuscritos.  

También miran las traducciones antiguas y las citas antiguas de Romanos 1:7 para ver si apoyan 

la conclusión a la que llegan.   

 

 Hemos simplificado mucho la práctica de la crítica textual.  Pero creemos que hemos 

explicado lo suficiente para los propósitos de este curso.  Explicamos cómo aparecían los 

errores en las copias manuscritas de la Palabra de Dios.  Mencionamos la ciencia de la crítica 

textual para que los estudiantes sepan que la actividad existe.  Creemos que mencionar esto 

ayudará a los estudiantes a comprender la respuesta que los eruditos creyentes en la Biblia dan 

a los argumentos de Ehrman y los eruditos que tienen opiniones similares.  . 

 

C. CONCLUSIONES GENERALES DE LA CRÍTICA TEXTUAL44 

 

 
43  Paul D. Wegner, "La confiabilidad de los manuscritos del Antiguo Testamento", Entendiendo las 

EscriturasEd. Wayne Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 

106. 
44  Vea el curso MINTS de Neal Hegeman sobre "Hermenéutica práctica", Lección cuatro, quinto principio. 



56 
 

56 

 

El erudito del Nuevo Testamento Michael Kruger se refirió a Bart Erhman en un artículo sobre 

crítica textual.45  Después de resumir el punto de vista de Erhman, Kruger lo responde con 

cuatro tesis (afirmaciones que intenta probar).  Estas tesis nos hablan de los hallazgos generales 

de la crítica textual.  Enumeraremos las cuatro tesis de Kruger.  También les agregaremos 

información de otros autores. 

 

1. Tesis 1: "Tenemos buenas razones para pensar que el texto original se conserva 

(en alguna parte) en la tradición textual general". 

 

En la Historia del texto de la Biblia, el Señor preservó una gran cantidad de manuscritos de las 

Escrituras.  Los eruditos tienen acceso a muchos textos del Antiguo Testamento.  Paul Wegner 

señala que "En la actualidad existen más de tres mil manuscritos hebreos del Antiguo 

Testamento, ocho mil manuscritos de la Vulgata latina, más de mil quinientos manuscritos de 

la Septuaginta, y más de sesenta y cinco copias de la Peshitta siríaca [una traducción de la Biblia 

en un idioma cercano al arameo]".46  John Skilton, también un erudito que estudió la crítica del 

Antiguo Testamento, afirmó el amplio acuerdo entre estos muchos manuscritos: "Parece que 

podemos decir con razón que el cuidado singular y la providencia de Dios han mantenido el 

texto de nuestro Antiguo Testamento en una condición esencial y notablemente pura".47  En 

otras palabras, existen muchos manuscritos para que los eruditos estén casi seguros de lo que 

el Antiguo Testamento dijo originalmente en todos sus detalles. 

 

 Daniel Wallace indica que de manera similar poseemos muchas copias del Nuevo 

Testamento.  Escribió que todavía existen más de 5.700 manuscritos que contienen al menos 

parte del Nuevo Testamento griego.48  Además, muchas traducciones del Nuevo Testamento a 

una variedad de idiomas aparecieron temprano en la iglesia.  Luego Wallace agrega: "En total, 

hay entre veinte mil y veinticinco mil copias manuscritas del Nuevo Testamento en varios 

idiomas".49   

 

 Además, existen muchas citas de la Biblia.  El erudito textual Bruce Metzger escribió: 

Además de la evidencia textual derivada de los manuscritos griegos del Nuevo 

Testamento y de las primeras versiones, el crítico textual tiene disponibles las 

numerosas citas bíblicas incluidas en los comentarios, sermones y otros tratados 

escritos por los primeros Padres de la Iglesia.  De hecho, estas citas son tan 

extensas que si todas las demás fuentes para nuestro conocimiento del texto del 

Nuevo Testamento fueran destruidas, serían suficientes por sí solas para la 

reconstrucción de prácticamente todo el Nuevo Testamento.50 

 

 Sin embargo, tenemos una historia aún más impresionante que informar.  Para enfatizar 

la inusual abundancia de manuscritos de la Biblia, Wallace agrega: "Las copias de los escritos 

promedio de los autores griegos o latinos antiguos son menos de Veinte manuscritos!"51  Esto 

demuestra que el Señor preservó abundantemente Su Palabra al preservar miles de copias de 

 
45  Kruger 41-4. 
46  Wegner 101. 
47  John H. Skilton, "La transmisión de las Escrituras", La Palabra Infalible: Un Simposio de los miembros 

de la Facultad del Seminario Teológico de Westminster, Ed. N. B. Stonehouse y Paul Woolley, 2º. ed. 

(Phillipsburg: P & R Publishing, 1967) 158-9. 
48  Daniel B. Wallace, "La confiabilidad de los manuscritos del Nuevo Testamento", Entendiendo las 

EscriturasEd. Wayne Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 112. 
49  Wallace 112-3. 
50  Metzger 86. 
51  Wallace 113. 



57 
 

57 

 

Su Palabra. Además, la iglesia posee manuscritos increíblemente antiguos del Nuevo 

Testamento.  Wallace afirma: "De los manuscritos [del Nuevo Testamento] producidos antes 

del año 400 d.C., todavía existen noventa y nueve. . . . En comparación, el autor clásico 

promedio [griego o latino] no tiene copias durante más de medio milenio [500 años]".52  Así 

que el Señor preservó Su Palabra comenzando cuando la inspiró.   

 

 Volvamos a la Tesis 1.  Los eruditos enfatizan que "seguramente la lectura original en 

todos los casos está (en algún lugar) presente en nuestra vasta reserva de material".53  Kruger 

agrega:  

Debido a la gran cantidad de manuscritos, el desafío de la crítica textual es 

diferente de lo que podríamos esperar: no es que nos falte material (como si las 

palabras originales se hubieran perdido), sino que tenemos demasiado material 

(las palabras originales, más algunas variaciones).54 

 

2. Tesis 2: "La gran mayoría de los cambios de los escribas son menores e 

insignificantes". 

 

Algunos estudiosos estiman que todos los manuscritos combinados pueden proporcionar 

200.000 variantes.  Algunos estudiosos estiman un número mayor.55  Esto significa que en los 

muchos miles de manuscritos de la Biblia puede existir un total de 200.000 diferencias en los 

detalles. 

 

 Sin embargo, la mayoría de las variantes no difieren significativamente de lo que dicen 

otras variantes.  Debemos entender que incluso una ligera diferencia en la ortografía o la 

puntuación se cuenta como una variante.  Wegner enumera los tipos más comunes de errores 

de los copistas en los manuscritos del Antiguo Testamento: 

confusión de letras similares, homofonía (sustitución de letras o palabras que 

suenan similares), haplografía (omisión de una letra o palabra), dittografía 

(duplicación de una letra o palabra), metátesis (inversión en el orden de dos 

letras o palabras), fusión (dos palabras unidas como una sola) y fisión (una 

palabra separada en dos).56   

Estas variantes consisten principalmente en errores ortográficos y de orden de las palabras.  Los 

críticos textuales pueden identificar fácilmente la mayoría de ellos.  La mayoría de las variantes 

en los manuscritos del Nuevo Testamento pertenecen a una lista similar.  Skilton comenta sobre 

este patrón:  

Aunque estas variantes son muy útiles en la crítica textual, al permitirnos formar 

juicios sobre las relaciones entre documentos y sobre el mérito de diferentes 

manuscritos individuales, y de grupos y familias de manuscritos, la gran mayoría 

de ellos son triviales.57 

 

3. Tesis 3: "De la pequeña porción de variaciones que son significativas [y cambian 

el significado], nuestra metodología puede determinar, con un grado razonable 

de certeza, cuál es el texto original". 

 

 
52  Wallace 113. 
53  Kruger 42.  Kruger cita a Eldon Epp. 
54  Kruger 42. 
55  Kruger 42. 
56  Wegner 107. 
57  Skilton 161. 



58 
 

58 

 

Esta tesis habla de variantes que no consisten simplemente en errores ortográficos o en un orden 

incorrecto de las palabras.  Trata de los cambios en los manuscritos que forman hebreo o griego 

aceptables.  Sin embargo, estos cambios afectan el significado.  A menudo, los académicos 

pueden descartar estos errores con buenas razones. 

 

 Wallace aclara lo que significa esta tesis.  Dice que menos del uno por ciento de todas 

las lecturas variantes tienen sentido y cambian el significado hasta cierto punto.58  Sin embargo, 

no todas estas variantes tienen tanto sentido como las demás.  Además, muchas variantes 

carecen de una probabilidad textual sólida.  Kruger da un ejemplo de una variante que carece 

de una base sólida en los manuscritos: 

Una de las variantes "significativas" más comúnmente mencionadas [una 

variante que cambia el significado] se encuentra en 1 Juan 5:7-8. . . .  La porción 

en cursiva de los siguientes versículos se encuentra solo en un puñado de 

manuscritos: "Porque tres son los que dan testimonio en los cielos: el Padre, el 

Verbo y el Espíritu Santo, y estos tres son uno.  Y hay tres que dan testimonio 

en la tierra: el Espíritu, el agua y la sangre; y estos tres concuerdan".  De los 

miles de manuscritos griegos, solo ocho contienen esta variante de lectura, y 

cuatro de ellos tienen las variantes agregadas por el escriba en el margen, y el 

más antiguo de ellos es del siglo X.  Además, la variante no está atestiguada por 

ninguno de los Padres griegos y está ausente de casi todas nuestras primeras 

versiones.  Al final, a pesar del hecho de que esta variante encontró su camino 

en el Textus Receptus (y, por lo tanto, en la traducción King James), la evidencia 

crítica del texto está decididamente en contra de que sea original de la Epístola 

de Juan.  ¿Qué hacemos entonces con esta variante (y otras similares)?  Nadie 

puede dudar de que es "significativo" en el sentido de que afecta la comprensión 

teológica de este versículo.  Sin embargo, simplemente no tiene derecho a la 

originalidad y, por lo tanto, no afecta nuestra capacidad para recuperar el texto 

original del Nuevo Testamento.59 

 

Esta larga cita ilustra la tercera tesis.  Algunas variantes tienen sentido.  Sin embargo, carecen 

de un apoyo textual significativo.  Por lo tanto, los críticos textuales no consideran estas 

variantes como palabras que escribieron los autores inspirados. 

 

4. Tesis 4: "El número restante de variantes verdaderamente no resueltas es muy 

pequeño y no es material para la historia / enseñanza del Nuevo Testamento". 

 

Según Kruger, solo existe ocasionalmente un caso raro en el que los eruditos no pueden 

determinar lo que escribió el autor original.60  Además, estos raros casos no afectan nuestra 

comprensión de lo que Dios hizo.  Además, no afectan ninguna doctrina importante de las 

Escrituras.  Wallace está de acuerdo: "En el análisis final, ninguna doctrina cardinal, ninguna 

verdad esencial, se ve afectada por ninguna variante viable en los manuscritos del Nuevo 

Testamento que sobreviven".61  Esto refuta la afirmación de Ehrman, quien dijo que los 

manuscritos contienen tantos desacuerdos que no podemos saber lo que realmente escribieron 

los autores originales.   

 

 
58  Wallace 116. 
59  Kruger 43. 
60  Kruger 43. 
61  Wallace 117. 



59 
 

59 

 

 Reflexionando sobre estas conclusiones de la crítica textual, John Skilton escribió: 

Tenemos... observó que la Palabra de Dios ha sido preservada a través de los 

siglos en una forma esencial y notablemente pura.  Nos corresponde reconocer 

que la alabanza por la preservación de las Escrituras pertenece a Dios.  No 

debemos atribuir la preservación de las Escrituras en forma pura en última 

instancia a las circunstancias o a la voluntad del hombre.  Debemos atribuirlo en 

última instancia al designio y la obra de aquel cuyo reino gobierna sobre todo.62 

 

RESUMEN 

 

Comenzamos esta lección planteando una pregunta importante que muchos eruditos han 

planteado.  Señalan muchas variantes que existen en los manuscritos de la Biblia.  Por lo tanto, 

dicen, no podemos hablar significativamente de la inspiración de la Biblia.  Si Dios inspiró la 

Biblia, no podemos conocer las palabras que inspiró.  Así que intentamos responder a esta 

objeción a la doctrina de la inspiración. 

 

 Para comenzar a responder a este desafío, explicamos parcialmente cómo los escribas y 

editores antiguos produjeron libros antiguos.  Usaron materiales que se rompieron.  Este hecho 

requirió la copia manual continua de manuscritos.  La copia de manuscritos a mano produjo 

errores en las copias.  Explicamos algunos tipos de errores que cometieron los escribas.  Así 

que reconocemos lo que muchos críticos de la inspiración quieren que veamos.  Reconocemos 

que los manuscritos de la Biblia incluyen errores. 

 

 En segundo lugar, resumimos algunas partes de la práctica de la crítica textual.  Los 

críticos textuales usan manuscritos antiguos, traducciones y citas para determinar la redacción 

original más confiable del texto bíblico.  Al estudiar la historia del texto de la Biblia, han llegado 

a conclusiones acerca de la redacción original de las Escrituras inspiradas. 

 

 Finalmente, establecimos y explicamos cuatro tesis del erudito del Nuevo Testamento 

Michael Kruger.  Estas tesis explican por qué creemos que tenemos el texto original de la 

Escritura en medio de nosotros.  Aunque existen muchas variantes, los eruditos tienen 

suficientes buenas razones para sacar conclusiones sólidas con respecto a la redacción original 

de casi todos los versículos de la Biblia.  Además, con respecto a las preguntas que aún existen, 

las diferencias en los detalles no cambian significativamente la enseñanza de las Escrituras.   

 

 Esta información refuta lo que algunos dicen sobre la irrelevancia de la doctrina de la 

inspiración.  Estamos de acuerdo en que los manuscritos incluyen variaciones de detalles.  Sin 

embargo, Dios preservó su palabra para que conozcamos prácticamente todas las palabras que 

inspiró. 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Qué han escrito Bart Ehrman y otros sobre la doctrina de la inspiración de las 

Escrituras? 

 

2. ¿Qué dos superficies de escritura usaban los escritores antiguos?  Explique por qué los 

escribas necesitaban escribir copias de sus manuscritos. 

 

 
62  Skilton 164. 



60 
 

60 

 

3. ¿Qué dos tipos de estilos de escritura usaban los escribas para escribir manuscritos del 

Nuevo Testamento?  ¿Qué ventajas tenía uno de ellos sobre el otro? 

 

4. Explique por qué podrían producirse errores en la copia en los scriptoria. 

 

5. ¿Qué causas de errores dio Metzger en su lista de razones? 

 

6. Escriba el propósito de la crítica textual. 

 

7. ¿En qué tres tipos de fuentes se basan los críticos textuales para hacer sus juicios sobre 

una variante en un manuscrito? 

 

8. ¿Por qué los críticos textuales creen que "en Roma" pertenece a Romanos 1:7? 

 

9. ¿Qué quiere decir Kruger cuando escribió que "el texto original se conserva (en alguna 

parte) en la tradición textual general"? 

 

10. ¿Qué dice Kruger (y muchos otros eruditos) sobre la gran mayoría de las variantes de 

las Escrituras? 

 



61 
 

61 

 

LECCIÓN CINCO 
 

LA INFALIBILIDAD DE LAS ESCRITURAS63 
 
INTRODUCCIÓN 

 

En la Lección Dos resumimos la doctrina de la inspiración de las Escrituras.  Según las 

Escrituras, el Espíritu Santo inspiró a los autores humanos a escribir.  También inspiró las 

palabras que escribieron para que podamos llamar a la Biblia "la Palabra de Dios". 

 

 También presentamos la vista que llamamos Inspiración limitada.  Este punto de vista 

dice que Dios inspiró el mensaje principal de las Escrituras, el evangelio.  Sin embargo, según 

este punto de vista, Dios no inspiró todos los detalles.  Por ejemplo, algunos dicen que la Biblia 

da fechas equivocadas para algunas de las historias de la Biblia.  Según este punto de vista, 

debemos limitar nuestra comprensión de la inspiración al mensaje principal de la Biblia. 

 

 Los eruditos que no creen en la inspiración plenaria de la Biblia desean refutar nuestras 

afirmaciones sobre la inspiración de cada detalle de la Biblia.  Creen que pueden proporcionar 

ejemplos de errores que han cometido los escritores de la Biblia.  Además, creen que pueden 

demostrar que la Biblia se contradice a sí misma.  Si dos declaraciones de la Biblia no están de 

acuerdo, al menos una de ellas contiene un error.  Tal como lo ven, Dios no inspiró los errores 

y contradicciones que encuentran en la Biblia. 

 

 Esta lección intenta responder a las afirmaciones de que la Biblia contiene muchos 

errores.  Tomaremos dos pasos al dar nuestra respuesta.  Primero, examinaremos dos palabras 

que aparecen cuando los teólogos discuten el tema de esta lección.  Queremos explicar lo que 

queremos decir con la infalibilidad e infalibilidad de las Escrituras.  En segundo lugar, 

proporcionaremos ejemplos en los que algunos eruditos creen que han encontrado 

contradicciones.  Intentaremos demostrar que, de hecho, no existen contradicciones en estos 

ejemplos.  No podemos probar esto en todos los casos en los que las personas encuentran 

problemas.  No conocemos todos los hechos relevantes sobre las situaciones que describen 

algunos versículos.  Sin embargo, creemos que podemos discutir suficientes de los llamados 

errores para que el estudiante pueda tener confianza en la infalibilidad e inerrancia de la Biblia. 

 

Un. INERRANCIA E INFALIBILIDAD 

 

 1. El significado de ambas palabras 

 

Algunos eruditos creen que las dos palabras, infalibilidad e infalibilidad, significan lo mismo.  

Por lo tanto, muchos teólogos a menudo los usan indistintamente.  Sin embargo, esto ocurre 

cuando las personas que usan las palabras no entienden sus significados precisos. 

 

 John Frame cree que las dos palabras exigen definiciones diferentes.  Resume sus 

hallazgos: "Decir que un texto es infalible es decir que no hay errores en él.  Decir que un texto 

es infalible es decir que hay puede ser no hay errores en él, que es imposible para que ese texto 

 
63  Vea el curso MINTS de Neal Hegeman sobre "Hermenéutica práctica", Lección cuatro, segundo 

principio, que enseña la veracidad absoluta de las Escrituras. 



62 
 

62 

 

contenga errores".64  En otras palabras: "inerrante" significa sin error; "infalible" significa sin 

posibilidad de error. 

 

 El conocido E. J. Young del Antiguo Testamento expresó esencialmente el mismo punto 

de vista.  Young escribió: "Por el término infalible aplicado a la Biblia, queremos decir 

simplemente que la Escritura posee una autoridad indefectible [duradera e impecable].  Como 

dijo nuestro Señor mismo, "no se puede romper" (Juan 10:31). . . .  Por... [inerrante] queremos 

decir que las Escrituras poseen la cualidad de estar libres de error".65  Así que la infalibilidad 

se refiere a la autoridad divina de la Biblia.  La inerrancia se refiere al registro perfecto de la 

Biblia de lo que sucedió. 

 

 La inerrancia sigue siendo un tema importante en la iglesia de hoy.  En las iglesias 

evangélicas algunos rechazan la doctrina de la infalibilidad bíblica.  Sin embargo, aceptan la 

doctrina de la infalibilidad.  Dicen que la infalibilidad de la Biblia garantiza que "la Biblia no 

hace declaraciones falsas o engañosas sobre asuntos de fe y práctica".66  En otras palabras, la 

Biblia sigue siendo una autoridad con respecto a lo que dice y requiere el Evangelio.  Pero 

muchos creen que la Biblia contiene errores que no afectan nuestra fe y moralidad cristiana.   

 

 Sin embargo, este punto de vista plantea muchas preguntas.  Creemos, por ejemplo, que 

Jesús resucitó de entre los muertos.  Pero, ¿debemos creer también que Cristo resucitó al tercer 

día?  ¿Se relaciona la frase "el tercer día" con una cuestión de fe o práctica?  ¿O el día de la 

resurrección de Jesús está fuera del evangelio?  Como otro ejemplo, según Malaquías 2, Dios 

dice: "Aborrezco el divorcio" (Malaquías 2:16).  ¿Dice esto simplemente lo que Malaquías 

pensó que Dios odia?  ¿O Dios realmente odia el divorcio?  ¿Gobierna Malaquías nuestra fe y 

nuestra práctica?  Si afirmas aceptar la infalibilidad pero niegas la infalibilidad, nunca sabrás 

con certeza qué declaraciones de la Biblia gobiernan tu fe y práctica y cuáles no.  No sabrás lo 

que Dios inspiró. 

 

 En el resto de esta lección discutiremos la infalibilidad.  La lección dos ya ha 

demostrado la doctrina de la infalibilidad de las Escrituras.  Decimos esto porque la inspiración 

significa que Dios dio la Biblia como Su Palabra.  Dios ejerce su autoridad sobre nosotros a 

través de la Biblia.  La inspiración debe significar para nosotros que las Escrituras no pueden 

guiarnos por el camino equivocado.  Pero necesitamos responder a aquellos que creen que una 

Biblia infalible tiene errores.  Por lo tanto, deberíamos seguir con el tema de la inerrancia.   

 

 Los cristianos de todo el mundo enfrentan desafíos de religiones no cristianas.  Estas 

religiones desafían nuestra creencia en la singularidad de la Biblia.  Al tratar de hacernos dudar 

de la autoría de Dios de la Biblia, la gente tratará de convencernos de que la Biblia comete 

errores.  Por lo tanto, creemos que discutir la inerrancia puede ayudar a los cristianos a mantener 

una fuerte fe cristiana mientras se enfrentan a una sociedad no cristiana. 

 

 2. Nuestro enfoque para definir la inerrancia 

 

Necesitamos saber cómo definiremos la inerrancia de la Biblia.  Podríamos decidir seguir un 

enfoque que defina, antes de mirar la Biblia, lo que debería significar la inerrancia.  Por lo tanto, 

algunos podrían confiar en definiciones de inerrancia hechas por el hombre.  Podrían decir, por 

ejemplo, que la inerrancia significa que la Biblia tiene un estilo perfecto (es decir, no tiene 

 
64  Marco Palabra 169. 
65  Joven 113. 
66  "Biblia, infalibilidad e infalibilidad", Diccionario Evangélico de Teología, 1984. 



63 
 

63 

 

errores gramaticales).  Otros pueden decir que la inerrancia requiere que la Biblia posea el 

mismo estilo en todo momento.  También podrían decir que la Biblia debería tener un estilo 

que ningún autor humano ha usado jamás.  O bien, algunos pueden decir que ningún manuscrito 

copiado de la Biblia tiene errores.  Según un autor, los musulmanes incluyen todas estas ideas 

en su definición de la infalibilidad del Corán.67  Muchos cristianos podrían querer usar el mismo 

enfoque para definir la infalibilidad de la Biblia. 

 

 Hace un siglo, James Orr dijo que la inerrancia se refiere a "la literalidad dura y rápida 

en asuntos minuciosos [pequeños] de detalles históricos, geográficos y científicos".68  Como 

veremos, este enfoque también se basa en las expectativas hechas por el hombre de lo que debe 

significar la inerrancia.  Necesitamos preguntarnos si la comprensión de Orr coincide con lo 

que encontramos en la Biblia. 

 

 De hecho, la Biblia no coincide con muchas definiciones de inerrancia hechas por el 

hombre.  Por ejemplo, la Biblia tiene errores gramaticales.  Las reglas gramaticales describen 

cómo las personas que usan un idioma lo hablan normalmente.  Los autores de la Biblia no 

siempre siguen estos patrones habituales.69  Además, la Biblia no muestra un estilo de principio 

a fin.  Como aprendimos en la Lección Dos, diferentes autores de la Biblia escribieron en 

diferentes estilos y con diferentes vocabularios.  Además, aprendimos en la Lección Cuatro que 

los escribas a veces cometían errores cuando copiaban la Biblia.  Por lo tanto, la inerrancia de 

la Biblia no coincide con muchas expectativas de infalibilidad hechas por el hombre.  La Biblia 

posee un estilo majestuoso.  Pero su contenido, más que su estilo, le da belleza y majestuosidad.   

 

 E. J. Young insiste, correctamente creemos, que la Biblia debe mostrarnos lo que 

significa su infalibilidad.  Usando el enfoque de dejar que la Biblia defina y muestre su propia 

infalibilidad, escribió: 

La doctrina de la inerrancia por la que luchamos no exige la interpretación literal 

de todas las partes de la Escritura.  No exige que los escritores de la Biblia fueran 

considerados meros autómatas [robots]; no insiste en que los escritores, siempre 

que registren el mismo evento, deban estar en un acuerdo verbal real entre sí.  

No requiere necesariamente que los eventos se narren en el mismo orden.  A 

veces, por razones de énfasis, cuando el orden no pretende ser cronológico, ese 

orden puede variar en diferentes relatos de los mismos eventos.  La inerrancia 

no exige que cuando dos escritores traducen de otro idioma, sus traducciones 

estén de acuerdo literalmente.  Les permite libertad de expresión, siempre que 

representen con precisión el pensamiento del original.  La inerrancia no insiste 

en que cada escritor deba dar los detalles, o incluso tantos detalles del mismo 

evento, como otro escritor.  No exige que cada escritor deba ver el mismo evento 

precisamente desde el mismo punto de vista.  La infalibilidad, en otras palabras, 

permite el pleno empleo de los dones y talentos con los que Dios dotó al escritor 

humano.  Todo lo que postula [la infalibilidad] es que cada escritor que fue 

nacido del Espíritu Santo ha registrado con precisión lo que el Espíritu deseaba 

que registrara.  La Biblia, en otras palabras, es un relato verdadero de aquellas 

cosas de las que habla.  Esta es la afirmación que hacen los cristianos creyentes 

en la Biblia, y esta afirmación es enseñada por la Biblia misma.70 

 
67  Joven 114.  Young cita a Henry Preserve Smith, "Biblical Scholarship and Inspiration", Inspiración e 

inerrancia, 1891, 197. 
68  Citado por Frame, Palabra 167.   
69  Joven 117. 
70  Joven 139. 



64 
 

64 

 

 

 John Frame explica la infalibilidad de la Biblia enfatizando que la Biblia normalmente 

usa un lenguaje ordinario en lugar de un lenguaje técnico.71  Como resultado, observa que la 

Biblia da verdad pero no siempre precisión.  Entendemos lo que esto significa en la vida diaria.  

El profesor Frame escribe: "Cuando me paro frente a una clase y un estudiante me pregunta qué 

tan grande es un libro de texto, digamos que respondo: '400 páginas', pero la longitud real es 

398.  ¿He cometido un error o he dicho la verdad?  Creo que lo último".72   

 

 Además, Frame enfatiza que el tipo de literatura ayuda a determinar cómo la Biblia nos 

guía en la verdad: 

Al leer la Biblia, es importante saber lo suficiente sobre el idioma y la cultura de 

la gente para saber qué afirmaciones probablemente estaban haciendo los 

personajes y escritores originales.  Cuando Jesús cuenta parábolas, no siempre 

dice explícitamente que sus palabras son parabólicas.  Pero su audiencia 

entendió lo que estaba haciendo, y nosotros también deberíamos hacerlo.  Una 

parábola no afirma ser precisa históricamente, pero afirma establecer una verdad 

significativa por medio de una narrativa probablemente no histórica.73 

 

 Quizás Frame lo dice más claramente cuando escribió: 

El error surge de dos fuentes: el engaño y la ignorancia.  El engaño es un error 

intencional, mentir.  La ignorancia puede conducir a un error involuntario.  Pero 

Dios no miente (Núm. 23:19; 2 Tim. 2:13; Tito 1:2; Hebreos 6:18), y no ignora 

nada (Sal. 33:13-15; Heb. 4:12-13).  Si la Escritura es su Palabra, por lo tanto, 

no contiene errores.  Es infalible.74 

 

 Procederemos utilizando el enfoque de la inerrancia que hemos resumido aquí. 

 

B. SOSPECHA DE ERRORES EN LA BIBLIA 

 

En este punto comenzamos a discutir lo que algunos llaman errores en la Biblia.  La gente ha 

acusado a la Biblia de informar una gran variedad de errores.  Dicen que muchas otras fuentes 

históricas refutan lo que dice la Biblia.  Sin embargo, limitaremos nuestra presentación a lugares 

donde la gente dice que la Biblia se contradice a sí misma.  Creemos que responder a la 

acusación de errores de esta manera les dará a los estudiantes una idea de cómo explicar otros 

errores sospechosos. 

 

 1. Sospechas de errores en las historias 

 

La gente ha tratado de probar que la Biblia contiene errores en sus historias.  Por ejemplo, 

comparan dos lugares diferentes donde la Biblia cuenta la misma historia.  Tratan de mostrar 

contradicciones entre los dos pasajes de la Biblia.  La Biblia da más de un informe de algunas 

historias, especialmente en los cuatro evangelios del Nuevo Testamento y en los libros del 

Antiguo Testamento de Reyes y Crónicas.  Estudiaremos algunos ejemplos.  También 

seguiremos a E. J. Young mientras da posibles comprensiones de los "errores" que otros 

afirman. 

 
71  Marco Palabra 172. 
72  Marco Palabra 172. 
73  Marco Palabra 174. 
74  Marco Palabra 169. 

 



65 
 

65 

 

 

un. El viaje de Jesús a través de Jericó (Mateo 20:29-34; Marcos 10:46-52; 

Lucas 18:35-43) 

 

Esta historia incluye tanto a Jesús como a un ciego llamado Bartimeo.  El ciego llamó a Jesús 

mientras Jesús pasaba.  Jesús se detuvo y le preguntó: "¿Qué quieres que haga por ti?"  Bartimeo 

dijo que quería ver.  Así que Jesús lo sanó. 

 

 A medida que los evangelios cuentan esta historia, al menos dos diferencias importantes 

aparecen en sus informes.  Mateo y Marcos dicen que tuvo lugar cuando Jesús partió desde 

Jericó.  Pero Lucas dice que la curación ocurrió cuando Jesús vino a Jericó.  También solo 

Mateo dice que Jesús sanó a dos hombres.  ¿Prueban estas diferencias que los escritores de los 

evangelios cometieron errores? 

 

 E. J. Young está de acuerdo en que este ejemplo presenta dificultades para nosotros.  

Sin embargo, cree que existen posibles soluciones.  Por ejemplo, Herodes el Grande (quien 

gobernó cuando nació Jesús) había ampliado una ciudad llamada Jericó ligeramente al norte del 

lugar donde Josué destruyó la Jericó del Antiguo Testamento (Josué 5, 6).  Posiblemente Mateo 

y Marcos, ambos judíos, se refirieron al Jericó que existía en el Antiguo Testamento.  

Posiblemente Lucas, un gentil, se refería a la ciudad que existía en los días de Jesús.  En este 

caso, no podemos acusar a los escritores de los evangelios de escribir errores.  Tal vez Jesús 

caminó de Jericó al otro cuando ocurrió la historia.  E. J. Young dice que también existe una 

segunda posible explicación.  Posiblemente Bartimeo escuchó acerca de Jesús cuando se 

acercaba a Jericó.  Entonces comenzó a gritar por Jesús.  Entonces, es posible que Jesús le haya 

hablado a Bartimeo cuando salió de la ciudad.  Podemos comentar también la referencia de 

Mateo a Dos ciegos.  Aunque Marcos y Lucas mencionan a un hombre, dos hombres podrían 

haber conocido a Jesús.75  Como escribió Matthew Henry: "Si dos mendigos ciegos estaban 

presentes, seguramente había uno".76  No pretendemos haber dado la única respuesta posible a 

la acusación de errores.  Pero creemos que hemos demostrado la posibilidad de que los 

evangelios estén de acuerdo. 

 

b. El orden de los acontecimientos que rodearon el llamado de Jesús a los 

discípulos (Mateo 10:1-5; Marcos 3:13-19; Lucas 6:12-16) 

 

Las tres referencias enumeradas nos hablan del tiempo en que Cristo nombró a los doce como 

sus apóstoles.  Estos esencialmente nos dan la misma información.  Sin embargo, los usamos 

aquí como puntos de referencia para otros eventos que los evangelios presentan cerca.  Mateo, 

por ejemplo, nos habla de una serie de tres historias: 1) el nombramiento de los apóstoles (Mateo 

10:1-5), 2) la reprensión de Jesús contra los fariseos por seguir sus tradiciones con respecto al 

sábado (Mateo 12:1-8), y 3) el milagro de la curación del hombre con la mano seca (Mateo 

12:9-14).  Marcos y Lucas, sin embargo, informan las tres historias juntas y en un orden 

diferente: a) La reprimenda de Jesús contra los fariseos (Marcos 2:23-28; Lucas 6:1-5), b) la 

curación del hombre con la mano seca (Marcos 3:1-7; Lucas 6:6-11), y c) el nombramiento de 

los apóstoles (Marcos 3:13-19; Lucas 6:12-16).  Dado que los evangelios no informan estas 

historias en el mismo orden, ¿al menos una de ellas ha cometido un error? 

 

 Posiblemente podamos responder a esta pregunta mirando el sermón que Cristo dio en 

Mateo 10.  En este sermón, Jesús envió a sus discípulos con autoridad para expulsar demonios 

 
75  Joven 133-2. 
76  Citado por Young 133. 



66 
 

66 

 

y sanar a los enfermos.  El evangelio de Lucas no duplica este sermón de comisión que Jesús 

dio a los apóstoles.  Sin embargo, algunos de los pensamientos de Mateo 10 aparecen en Lucas 

en otros sermones.  Por ejemplo, parte de Mateo 10:20 aparece en Lucas 12:12.  Lucas 21:19 

se parece a parte de Mateo 10:22.  Lucas 21:18 se asemeja al pensamiento de Mateo 10:30.  

Posiblemente Jesús dijo las mismas cosas más de una vez, en diferentes ocasiones.  O Mateo 

puede haber tomado varias declaraciones de Jesús y ponerlas en un sermón. 

 

 En un caso encontramos una secuencia diferente cuando los Evangelios informan 

historias de lo que hizo Jesús.  En el otro ejemplo encontramos una secuencia diferente cuando 

los Evangelios informan lo que Jesús dijo.  Sin embargo, los evangelios están de acuerdo en lo 

que sucedió.  Por lo tanto, podemos concluir que estos ejemplos no revelan errores en la Biblia. 

 

 Creemos que cada uno de los autores de los evangelios cuenta la historia del ministerio 

de Jesús con diferentes audiencias y propósitos en mente.  Como resultado, unieron historias de 

manera diferente para formar impresiones específicas de Jesús.  No podemos decir que los 

autores de los evangelios cometieron errores.  En cambio, creemos que cada uno cuenta la 

historia de Jesús de una manera única.  La inerrancia no requiere que creamos que la Palabra 

de Dios siempre cuenta historias consecutivamente.77   

 

c. La historia del joven rico (Mateo 19:16-20; Marcos 10:17-31; Lucas 

18:18-30) 

 

La conversación entre Jesús y el joven gobernante no parece la misma en estos tres evangelios.  

Por ejemplo, en Mateo el joven rico dice: "Maestro, ¿qué cosa buena debo hacer para obtener 

la vida eterna?".  En Marcos y Lucas dice: "Maestro bueno, ¿qué debo hacer para heredar la 

vida eterna?"  Observe el uso diferente de la palabra "bueno".  Luego, en Mateo, Jesús responde: 

"¿Por qué me preguntas sobre lo que es bueno?"  En Marcos y Lucas Jesús dice: "¿Por qué me 

llamas bueno?"  Parece que al menos uno de los escritores de los evangelios ha registrado la 

conversación erróneamente. 

 

 Al mirar estos versículos, debemos notar que las diferencias se refieren a las citas.  

Cuando discutimos citas en los evangelios, debemos recordar dos puntos importantes.  Primero, 

los escritores de los evangelios no usaron comillas para decirnos cuándo informan de las 

conversaciones palabra por palabra.  ¿No contradecimos la enseñanza de la inerrancia cuando 

decimos que la Biblia a menudo da resúmenes de lo que la gente dijo?  En segundo lugar, el 

idioma griego de los Evangelios probablemente traduce las conversaciones que Jesús tuvo en 

el idioma arameo.  Esta característica de la traducción casi garantizará que cada evangelio usará 

palabras diferentes en sus historias de conversaciones.78  Estos dos factores pueden ayudar a 

explicar por qué los evangelios citan las conversaciones de manera diferente. 

 

 Además, posiblemente los tres escritores de los evangelios dieron formas abreviadas de 

la conversación.  E. J. Young sugiere una conversación más completa que puede haber tenido 

lugar: 

Con toda probabilidad, la pregunta completa era: "Maestro bueno, ¿qué cosa 

buena haré para poseer la vida eterna?"  A esto, la respuesta completa del Señor 

pudo haber sido: "¿Por qué me llamas bueno y por qué me preguntas acerca de 

lo que es bueno?"79 

 
77  Joven 135-6. 
78  Joven 130. 
79  Joven 131. 



67 
 

67 

 

Esta sugerencia supone que los escritores de los evangelios a menudo acortaban las 

conversaciones.  Destacaron la parte de las discusiones que coincidía con el tema sobre Cristo 

que querían enfatizar.  Así que no podemos decir que escribieron errores.  "Todo lo que el 

cristiano creyente en la Biblia afirma cuando declara que la Biblia es infalible es que la Biblia 

en sus declaraciones no es contraria a los hechos".80 

 

 Aprendemos de estos intentos de explicar las diferencias en las historias de la Biblia.  

Ciertamente, no podemos explicar fácilmente algunas diferencias entre la forma en que los 

escritores contaban historias. Diferentes escritores informan de manera diferente sobre si Jesús 

se acercó o salió de Jericó.  Informan historias en diferentes órdenes.  Citan a Jesús y a otros de 

manera diferente.  Sin embargo, estos ejemplos no prueban que la Biblia cometa errores.  Por 

lo general, no conocemos todos los hechos sobre una historia.  Posiblemente el factor de la 

traducción explica por qué los evangelios citan a las personas de manera diferente.  Los 

escritores bíblicos tenían la libertad de organizar historias y sermones en diferentes órdenes de 

acuerdo con los temas que perseguían.  Con estas consideraciones en mente, no podemos decir 

que las historias de la Biblia contengan errores. 

 

 2. Sospecha de errores en las fechas 

 

Otra área de dificultad surge cuando estudiamos las fechas de la Biblia para los reinados de los 

reyes del Antiguo Testamento.  Pensamos especialmente en las fechas que la Biblia da para los 

reyes de Judá e Israel cuando existieron como reinos separados.  Los números no parecen 

coincidir muy bien. 

 

 Damos un ejemplo de lo que queremos decir.  Según 2 Reyes 9:14-20, Jehú mató tanto 

al rey de Israel, Joram, como al rey de Judá, Ocozías, en un solo ataque.  Esto probablemente 

significa que los gobernantes que siguieron a Joram y Ocozías, el rey de Israel, Jehú, y la reina 

de Judá, Atalía, comenzaron a gobernar aproximadamente en la misma fecha.  Nueve capítulos 

después, 2 Reyes 18:10 dice que el reino de Israel, también llamado "Samaria", cayó en el sexto 

año del rey de Judá, Ezequías.  De acuerdo con esta información, concluimos que el tiempo 

desde el comienzo del reinado de Jehú hasta el final de la nación de Israel es igual al tiempo 

desde el comienzo del gobierno de Atalía hasta el sexto año de Ezequías.  Sin embargo, cuando 

sumamos la duración de los reinados que 2 Reyes da para los reyes de Israel y Judá en ese 

período de tiempo, obtenemos resultados muy diferentes.  Los reinados que comienzan con 

Jehú hasta el final de la nación de Israel suman 143 años y 7 meses.  Al mismo tiempo, los 

reinados que comienzan con Atalía hasta el sexto año de Ezequías suman 166 años.  Esto forma 

una diferencia de más de 22 años.  Los números no parecen cuadrar.  Si no miráramos más, 

concluiríamos que 2 Reyes cometió errores cuando informa cuánto tiempo gobernaron los reyes 

hebreos.81   

 

 También podemos mencionar el ejemplo del rey de Israel, Nadab.  1 Reyes 15:25 dice 

que Nadab comenzó a gobernar en el segundo año del rey de Judá, Asa.  1 Reyes 15:28 dice 

que Nadab murió en el tercer año de Asa.  Esto significaría que Nadab gobernó durante un año.  

Sin embargo, 1 Reyes 15:25 dice que Nadab reinó durante dos años.  En el Antiguo Testamento 

existen muchos ejemplos similares de números confusos sobre los reinados de los reyes. 

 

 
80  Joven 136. 
81  Edwin R. Thiele, Los misteriosos números de los reyes hebreos, Nueva edición revisada (Grand Rapids: 

Kregal Publications, 1983) 37. 



68 
 

68 

 

 Según Edwin Thiele, todas las presuntas contradicciones encajan realmente.  

Necesitamos entender los sistemas de datación que Israel y Judá usaron cuando registraron la 

historia de sus reyes.  Dado que sus sistemas cambiaron, discutiremos solo los diferentes 

sistemas que gobernaron a Israel y Judá al principio de su separación.  Lo que aprendamos sobre 

ese período nos ayudará a ver que los números que parecen estar en desacuerdo no siempre se 

contradicen entre sí.  Varias características de cada sistema de citas ayudan a resolver las 

dificultades.   

 

 Primero, el año calendario de Israel comenzó con el mes de Nisán, en algún momento 

de marzo o abril.  Pero el año de Judá comenzó en el mes de Tisri, en algún momento de 

septiembre u octubre.  Entonces, la segunda mitad de un primer año en Judá marcó la primera 

mitad del segundo año en Israel. 

 

 En segundo lugar, durante el comienzo de su separación, las dos naciones contaron los 

años de un rey de manera diferente.  Cada uno usaba su año nuevo para medir cuánto tiempo 

había gobernado su rey.  Israel contó el tiempo en que un rey comenzó a gobernar hasta la época 

de su nuevo año como su primer año.  Pero en Judá el primer año de un rey no comenzaba hasta 

el próximo año nuevo.   

 

 Podemos ilustrar estas dos características de la siguiente manera.  Supongamos que 

Israel y Judá coexistieron en los tiempos modernos.  Supongamos que tanto Israel como Judá 

recibieron un nuevo rey en febrero de 2000 d.C.  Supongamos que ambos reyes murieron 18 

meses después, en agosto de 2001.  El primer año del rey de Israel duró aproximadamente un 

mes.  En Israel, el mes de Nisán (marzo/abril) de 2000 marcó el año nuevo de Israel y, según 

su sistema, el comienzo del segundo año del rey.  El tercer año del rey comenzó en Nisán 2001.  

Por lo tanto, los historiadores de Israel registrarían que su rey murió en su tercer año.  Pero, 

Judá no comenzó a contar el primer año del rey hasta después de su año nuevo en el mes de 

Tishri (septiembre/octubre) de 2000.  El rey murió en agosto de 2001, antes de que su primer 

año llegara a su fin.  Así que los historiadores de Judá dirían que su rey murió en su primer año.  

Los dos reyes gobernaron el mismo período de tiempo.  Pero sus historiadores diferirían en dos 

años cuando informan el año de la muerte de sus reyes.  Según Thiele, comprender las 

diferencias en el conteo de años ayuda enormemente a los historiadores modernos a resolver el 

aparente conflicto de fechas en el Antiguo Testamento.82 

 

 Otra característica de los sistemas hebreos de datación involucra corregencias.  La 

regencia se refiere al hecho de que dos reyes gobernaron al mismo tiempo.  Por ejemplo, 1 

Reyes 16:21 dice: "Entonces el pueblo de Israel se dividió en dos facciones; la mitad apoyó a 

Tibni hijo de Ginath para rey, y la otra mitad apoyó a Omri".  En este caso, los reyes opuestos 

gobernaron al mismo tiempo.   

 

 Conocer este hecho nos ayuda a comprender algunos números que pueden parecer 

contradictorios entre sí.  Por ejemplo, 1 Reyes 16:23 dice que Omri se convirtió en rey durante 

el año treinta y uno del rey de Judá, Asa.  1 Reyes 16:29 indica que Omri murió en el año treinta 

y ocho del rey Asa, cuando el hijo de Omri, Acab, comenzó a gobernar.  Esto nos llevaría a 

creer que Omri reinó durante siete años.  Sin embargo, 1 Reyes 16:23 dice que Omri reinó 

durante doce años.  Pero podemos explicar esta diferencia con la corregencia.  Omri gobernó 

primero sobre una parte de Israel, luego sobre todo Israel, durante un total de doce años.  Sin 

 
82  Edwin R. Thiele, Una cronología de los reyes hebreos (Grand Rapids: Editorial Zondervan, 1977) 14-

17. 



69 
 

69 

 

embargo, llegó al trono (sin oposición) en el trigésimo primero de Asa.  Gobernó como rey sin 

oposición de Israel durante aproximadamente siete años.83 

 

 Thiele llama a la práctica de fechar el comienzo del gobierno de un rey desde dos puntos 

de partida diferentes "datación dual".  Él cree que la historia combinada de Israel y Judá tuvo 

un total de nueve corregencias.  Muestra cuán extensamente aparece la datación dual en el 

Antiguo Testamento cuando existían las corregencias.   

 

 Con los patrones que acabamos de explicar (diferentes meses para el comienzo de un 

año, diferentes formas de contar el primer año de un rey, corregencias y fechas duales) Thiele 

cree que ha explicado casi todas las dificultades que los eruditos han dicho que existen en los 

números del Antiguo Testamento con respecto a los reinados de los reyes.  Muchos han 

afirmado que los números que miden la duración de los reinados de los reyes demostraron 

claramente errores.  Dicen que estos errores refutan la idea de la infalibilidad bíblica.  Pero 

Thiele ha demostrado al menos que las supuestas inconsistencias que parecemos encontrar 

pueden desaparecer cuando conozcamos más antecedentes de la Biblia. 

 

 3. Sospecha de errores en las citas 

 

Tal vez deberíamos tratar brevemente con la práctica del Nuevo Testamento de mencionar 

declaraciones del Antiguo Testamento pero no siempre citarlas con precisión.  Aquí también 

los críticos de la Biblia afirman que comete errores.  Resumiremos los comentarios de Young 

en dos ejemplos. 

 

un. Marcos 1:2-3 

 

Estos versículos dicen: "Escrito está en el profeta Isaías: 'Enviaré a mi mensajero delante de ti, 

que preparará tu camino', 'una voz de uno que clama en el desierto: 'Preparad el camino del 

Señor, hacedle sendas derechas'". 

 

 La primera dificultad que tienen algunos eruditos involucra el nombre de Isaías.  Marcos 

afirma citar a Isaías.  Sin embargo, su primera cita proviene de Malaquías 3:1.  Una cita de 

Isaías 40:3 aparece solo después de la cita de Malaquías.  Algunos estudiosos llaman a esto un 

error. 

 

 En lugar de "Isaías", algunos manuscritos griegos tienen "los profetas".  Sin embargo, 

Young cree con muchos otros eruditos que este cambio ilustra un intento de cambiar el texto 

para corregirlo, una práctica que menciona la Lección Cuatro.  Los críticos textuales creen que 

"Isaías" aparece en los mejores manuscritos antiguos.84 

 

 Young cree que podemos resolver el problema de una manera diferente.  Marcos quiere 

presentarnos a Juan el Bautista en el desierto.  Isaías 40:3 describe específicamente al 

preparador de Cristo en el desierto.  Pero Marcos también quería introducir la cita de Isaías.  

Para él, Malaquías 3:1 proporcionó una introducción adecuada a lo que dijo Isaías.85  Por lo 

tanto, no podemos decir que "está escrito en Isaías" nos engaña de ninguna manera.  Más bien, 

 
83  Thiele, Cronología 34. 
84  Joven 150-1. 
85  Joven 151. 



70 
 

70 

 

"escrito está en Isaías" se refiere al mensaje del mensajero que Marcos nos presenta cuando 

incluye palabras de Malaquías.86 

 

b. Hechos 15:14-18 

 

Estos versículos pertenecen al discurso de Santiago durante el concilio de Jerusalén.  El concilio 

discutió si la iglesia cristiana debería aceptar a los creyentes gentiles si no observan la ley 

completa de Moisés, que incluía la circuncisión.  Después de que otros hablaron, Santiago dio 

razones adicionales para creer que Dios ha incluido a los gentiles para que pertenezcan a su 

propio pueblo.  Como prueba, Santiago resume lo que los profetas del Antiguo Testamento 

dijeron al respecto: 

"Después de esto, volveré y reconstruiré la tienda caída de David. 

Reedificaré sus ruinas y las restauraré, 

para que el resto de los hombres busque al Señor, 

y a todos los gentiles que llevan mi nombre, 

dice el Señor, que hace estas cosas" 

que se conocen desde hace siglos.  Hechos 15:16-18 

 

 Young compara el comienzo del discurso de Santiago con lo que escribió Jeremías.  

Young parece dar sus propias traducciones: 

 JEREMÍAS JAMES 

 Y sucederá  

 después después 

 mi desarraigo estas cosas 

 Volveré Volveré 

 y ten piedad de ellos. y construye.87 

Cuando observamos cómo Santiago trata las palabras de Jeremías, podríamos preguntarnos si 

Santiago cometió errores en la forma en que resumió al profeta.   

 

 Young señala que varios idiomas pertenecen a esta situación.  Primero, Jeremías 

escribió en hebreo.  En segundo lugar, la Septuaginta tradujo a Jeremías al griego.  En tercer 

lugar, Santiago probablemente habló en arameo.  Finalmente, Lucas escribió Hechos en 

griego.88  Claramente leemos en las palabras de Santiago una paráfrasis libre de la profecía de 

Jeremías.  Tal vez Santiago dio una paráfrasis en arameo de lo que Jeremías escribió en hebreo.  

Tal vez Lucas dio una paráfrasis en griego de lo que Santiago dijo en arameo.  O tal vez ambos 

tuvieron lugar.   

 

 Santiago basó sus últimas palabras, "se conocen desde hace siglos", en Isaías 45:21.  

Esto respalda nuestro entendimiento de que Santiago dio un resumen de lo que dijeron los 

profetas.  No citó a Jeremías textualmente.  Más bien, Santiago resumió lo que los profetas 

dijeron sobre el problema que enfrentó el concilio.  No engañó a su audiencia ni mostró 

ignorancia de lo que escribió Jeremías.  Transmitió la verdad. 

 

RESUMEN 

 

Comenzamos esta lección con una pregunta sobre lo que queremos decir con infalibilidad e 

infalibilidad.  También preguntamos si la Biblia tiene errores y contradicciones.  Dijimos que 

 
86  Joven 151-2. 
87  Joven 155. 
88  Joven 156. 



71 
 

71 

 

los críticos de la Biblia tratan de refutarla afirmando que encuentran errores en ella.  Esta lección 

intentó tratar este problema. 

 

 Comenzamos distinguiendo entre los significados de infalibilidad e infalibilidad.  

Muchas personas usan estas palabras indistintamente.  Sin embargo, deberíamos definirlos de 

manera diferente.  La infalibilidad se refiere a la incapacidad de la Biblia para dar error.  La 

inerrancia se refiere al hecho de que la Biblia no contiene errores.  Después de hacer esta 

distinción, nos enfocamos en el tema de la infalibilidad. 

 

 Preguntamos sobre el enfoque que deberíamos adoptar para definir la infalibilidad.  

¿Deberíamos decidir una definición antes de mirar la Biblia?  Algunos lo hacen.  Pueden 

concluir, por ejemplo, que la inerrancia requiere que la Biblia siempre exponga los asuntos con 

extrema precisión.  Sin embargo, no siempre encontramos una precisión exacta en la Biblia.  

Por lo tanto, aconsejamos a los lectores que vayan primero a la Biblia para descubrir lo que 

contiene.  Cuando conozcamos bien la Biblia, sabremos cómo definir su infalibilidad. 

 

 Aprendimos que este enfoque nos hace concluir que la Biblia nunca engaña al lector y 

nunca demuestra ignorancia con respecto a lo que dice.  Siempre dice la verdad.  Esto forma 

nuestra definición de la infalibilidad de la Biblia: nunca nos engaña en lo que dice. 

 

 Luego examinamos las áreas donde los críticos de la Biblia afirman que han encontrado 

errores.  Primero, observamos lugares donde los críticos dicen que los evangelios no están de 

acuerdo entre sí.  Intentamos demostrar que no existen contradicciones reales o que no 

conocemos todos los hechos relevantes.  En segundo lugar, notamos los números que el Antiguo 

Testamento usa para describir la duración de los reinados de los reyes hebreos.  Aunque estos 

números parecen estar en conflicto, indicamos que los diferentes métodos de datación de 

eventos y reinados probablemente explican toda la confusión.  En tercer lugar, vimos dos 

lugares donde el Nuevo Testamento se refiere a lo que dice el Antiguo Testamento.  Los críticos 

acusan al Nuevo Testamento de citar mal el Antiguo Testamento.  Concluimos que a menudo 

el Nuevo Testamento no cita el Antiguo Testamento textualmente.  Además, dado que los 

autores humanos los escribieron en diferentes idiomas, las diferencias aparecerán cuando 

leamos las traducciones al inglés de ambos. 

 

 Toda esta lección simplemente sugiere soluciones a los ejemplos específicos que 

presentamos.  Sin embargo, los críticos traen a colación muchos más ejemplos.  Creemos que 

hemos presentado suficientes ejemplos para sugerir a los estudiantes que los críticos a menudo 

dan opiniones muy estrechas de mente.  A menudo, la apariencia de contradicciones y errores 

desaparece cuando sabemos más sobre versículos específicos de lo que a menudo sabemos hoy. 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Cómo definió esta lección la inerrancia bíblica y la infalibilidad bíblica? 

 

2. ¿Qué enfoque para definir la inerrancia bíblica debemos evitar?  ¿Qué enfoque debemos 

seguir? 

 

3. Frame dice que los errores surgen de dos fuentes.  ¿Qué dice entonces acerca de la 

Biblia? 

 



72 
 

72 

 

4. ¿Qué dos cuestiones plantean los críticos con respecto al viaje de Jesús a Jericó?  ¿Cómo 

responde Young a sus acusaciones de errores en la Biblia? 

 

5. ¿Cómo responde Young a la dificultad que tienen los eruditos con el diferente orden de 

los eventos que rodean el nombramiento de Jesús de los doce apóstoles? 

 

6. ¿Qué aprendemos de la conversación que Jesús tuvo con el joven rico? 

 

7. ¿Qué sucede cuando sumamos los años de los reyes de Israel desde Jehú hasta la caída 

de Israel y cuando sumamos los años desde la reina de Judá, Atalía, hasta el sexto año 

de Ezequías?   

 

8. ¿Por qué parece que la Biblia da números contradictorios con respecto a la duración del 

reinado de Nadab? 

 

9. ¿Qué quiso decir Edwin Thiele con citas duales? 

 

10. ¿Por qué negamos que Marcos cometió un error en Marcos 1:2, 3? 



73 
 

73 

 

LECCIÓN SEIS 
 

LAS PERFECCIONES DE LAS ESCRITURAS 
 
INTRODUCCIÓN 

 

Esta lección continúa nuestro estudio de los resultados de la inspiración de la Biblia.  Hemos 

visto que el Espíritu Santo inspiró a la Biblia para contar la historia de la salvación, que la 

inspiración garantiza la confiabilidad de la Biblia y que la inspiración del Espíritu produjo un 

libro seguro y verdadero.  Ahora veremos cómo la inspiración de Dios de las Escrituras produjo 

un libro completo. 

 

 Para comenzar esta lección, nos gustaría hacer algunas preguntas.  ¿Pueden los 

cristianos comunes estudiar la Biblia por sí mismos?  ¿O siempre necesitan que la iglesia les 

diga lo que significa?  ¿Dejará la Biblia de ayudarnos sin la enseñanza oficial de los 

funcionarios de la iglesia? 

 

 En la época de Martín Lutero (principios de 1500 d.C.), la Iglesia Católica Romana 

temía lo que sucedería si la gente común leyera e interpretara la Biblia.  La Iglesia temía que la 

gente llegara a interpretaciones que no estuvieran de acuerdo con la enseñanza oficial de la 

Iglesia.  Insistió en que las personas siempre necesitarán que la iglesia interprete la Biblia por 

ellos.  Sin la Iglesia, las personas solo permanecen confundidas por la revelación incompleta de 

la Biblia. 

 

 Un punto importante de desacuerdo entre los reformadores protestantes y la Iglesia 

Católica Romana se refería a la relación de la iglesia con la Biblia.  La Iglesia Católica Romana 

afirmó que la Biblia necesita a la Iglesia para que la Biblia dé la gracia de Dios.  Afirmó que la 

Biblia por sí misma permanece incompleta.  Entonces, la Biblia necesita que la Iglesia la 

complete.  La Biblia puede tener un efecto apropiado solo a través del ministerio oficial de la 

Iglesia.   

 

 Los protestantes se opusieron a la idea católica romana de que la Biblia carece de algo 

que solo la iglesia puede proporcionar.  En contraste con el punto de vista católico romano, los 

protestantes se aferraban a la perfección de la Biblia.  "Perfecto" puede significar completo o 

terminado.  Dijeron que la Biblia poseía integridad.  Las Escrituras no dependen de la iglesia 

para enseñarnos.   

 

 Esta lección describe la integridad de las Escrituras al presentar características que los 

protestantes llamaban sus "perfecciones".  Estas perfecciones incluyen la autoridad, la 

necesidad, la claridad y la suficiencia de la Biblia.  Algunos teólogos de hoy han reemplazado 

la palabra "perfecciones" con "atributos" o "características".  Dicen que esta lección describe 

los atributos o características de las Escrituras.  Estamos de acuerdo en que esta lección discutirá 

diferentes características o atributos de la Biblia.  Sin embargo, preferimos llamarlos 

"perfecciones".  Preferimos esta palabra porque el tema que discute esta lección surgió en la 

Reforma Protestante.  Cada uno de estos puntos que la Reforma enfatizó enfatiza la integridad, 

o perfección, de la Biblia. 

 

 Berkhof está de acuerdo con lo que acabamos de decir: 

Los reformados desarrollaron la doctrina de las Escrituras en contra de los 

católicos romanos y algunas de las sectas protestantes.  Mientras Roma enseñaba 



74 
 

74 

 

que la Biblia le debe la autoridad de la iglesia, ellos sostenían que tiene 

autoridad en sí misma como la Palabra inspirada de Dios.  También defendieron 

la necesidad de la Escritura como el medio de gracia divinamente designado, 

frente a los católicos romanos, que afirmaban que la iglesia no tenía una 

necesidad absoluta de ella, y algunas de las sectas protestantes, que exaltaban la 

"luz interior" o la palabra del Espíritu Santo en los corazones del pueblo de Dios.  

a expensas de las Escrituras. 

 En oposición a Roma, defendieron aún más el claridad de la Biblia.  No 

negaron que contiene misterios demasiado profundos para el entendimiento 

humano, sino que simplemente sostuvieron que el conocimiento necesario para 

la salvación, aunque no es igualmente claro en cada página de la Biblia, se 

transmite de una manera tan simple que cualquiera que busque sinceramente la 

salvación puede reunir fácilmente conocimiento por sí mismo, y no necesita 

depender de la interpretación de la iglesia o del sacerdocio. 

 Finalmente, también defendieron el suficiencia de la Escritura, y por lo 

tanto negaba la necesidad de la tradición de los católicos romanos y de la luz 

interior de los anabaptistas.89  [cursiva añadida] 

 

 Berkhof ha mencionado las cuatro perfecciones que los protestantes reclamaban para la 

Escritura.  Berkhof los menciona en este orden: autoridad, necesidad, claridad y suficiencia.  

Estudiaremos cada uno de ellos en el mismo orden. 

 

Un. LA AUTORIDAD DE LAS ESCRITURAS 

 

Podemos definir la autoridad de las Escrituras como el derecho de las Escrituras a gobernarnos 

completamente porque Dios nos gobierna a través de ellas.  Los reformadores protestantes 

enfatizaron la autoridad de las Escrituras en contraste con la idea de que algunos tipos de 

pensamiento humano tenían independencia (llamada "autonomía") de las Escrituras.  Algunos 

han dicho que la tradición de la iglesia debería gobernarnos más que las Escrituras.  Otros han 

dicho que la razón humana debería decirnos cuánto de la Escritura obedecer. 

 

 J. I. Packer se refiere a esto cuando describe los lugares donde la gente de la iglesia 

busca autoridad.  Él pregunta: "¿De qué fuente podemos obtener una guía autorizada en cuanto 

a lo que Dios ha dicho y no ha dicho con autoridad?"90  Luego da tres respuestas rivales que 

diferentes ramas de la iglesia mundial han ofrecido.  Estas tres respuestas dicen que recibimos 

una guía autorizada de "la Escritura interpretada por sí misma; Las Escrituras interpretadas (en 

cierta medida ampliadas) por fuentes eclesiásticas oficiales; y las Escrituras evaluadas en 

términos de principios extrabíblicos por hombres cristianos individuales".91  La primera 

respuesta cree que Dios habla con su autoridad final en las Escrituras.  Pero las otras dos 

respuestas creen que la tradición de la iglesia o la razón humana tienen independencia 

(autonomía) sobre las Escrituras. 

 

 1. La visión evangélica 

 

Necesitamos explicar qué significan realmente las tres respuestas rivales.  Primero, "la Escritura 

interpretada por sí misma" constituye lo que Packer llama el punto de vista evangélico.  Según 

 
89  Berkhof, Resumen 13-14. 
90  J. I. Packer, El "fundamentalismo" y la Palabra de Dios (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing 

Co., 1958) 46. 
91  Packer 46. 



75 
 

75 

 

Packer, los protestantes confesionales dan esta respuesta.  Este punto de vista afirma que "la 

enseñanza de las Escrituras escritas es la Palabra que Dios habló y habla a Su Iglesia, y 

finalmente es autoritativa para la fe y la vida. . . .  Además, el Espíritu Santo, que hizo que se 

escribiera, ha sido dado a la Iglesia para hacer que los creyentes lo reconozcan como la Palabra 

divina que es, y para que puedan interpretarlo correctamente y comprender su significado".92  

Por lo tanto, la Biblia "no necesita ser complementada e interpretada por la tradición, ni revisada 

y corregida por la razón".93   

 

 Este punto de vista de la autoridad no nos prohíbe estudiar la historia de la iglesia o los 

escritos de los teólogos.  Podemos aprender de lo que los cristianos han dicho en el pasado.  A 

menudo aprendemos observando su interpretación errónea de las Escrituras.  Aprendemos de 

la historia a dónde conducen en última instancia las interpretaciones erróneas.  Pero siempre 

debemos evaluar una interpretación y sus consecuencias por lo que las Escrituras enseñan y 

ordenan.  Ninguna fuente humana tiene independencia (autonomía) sobre las Escrituras.  Solo 

las Escrituras siguen siendo nuestra autoridad final porque Dios aplica su autoridad sobre 

nosotros de manera única a través de las Escrituras. 

 

 2. La visión tradicionalista 

 

En segundo lugar, Packer escribió sobre aquellos que dicen que ceden a "las Escrituras 

interpretadas (en cierta medida amplificadas) por fuentes eclesiásticas oficiales".  Esto se refiere 

a lo que Packer llama la visión tradicionalista.  Los católicos romanos, y algunos anglocatólicos 

y personas de la Iglesia Ortodoxa Oriental sostienen esta visión de la autoridad.  Packer resume 

lo que los católicos romanos enseñan sobre la autoridad de las Escrituras: 

Solo la Biblia. . . no es una guía segura ni adecuada para nadie.  Sin embargo, la 

tradición, que también es dada por Dios y, por lo tanto, autorizada, suple lo que 

falta en las Escrituras; aumenta [ayuda] a su contenido y declara su (supuesto) 

significado.  (Roma va más lejos al complementar y retorcer las Escrituras, 

agregando los apócrifos al canon, tratando a la Vulgata como una versión 

auténtica e imponiendo tradiciones como la infalibilidad papal y el culto a María; 

otras son menos extravagantes).  La palabra del Espíritu Santo como Dadora e 

Intérprete de la revelación se equipara así con los pronunciamientos de la Iglesia 

docente.94 

 

 Michael Horton resume la opinión de la Iglesia Católica Romana sobre su autoridad:  

Dado que la iglesia precedió al canon y este último evolucionó dentro y 

finalmente fue autorizado como tal por la iglesia, la conclusión parecía evidente 

para los teólogos católicos romanos de que la iglesia era la madre de las 

Escrituras.  Además, la Escritura tiene que ser interpretada.  ¿Inspiraría el 

Espíritu al canon sin inspirar también a su intérprete vivo, la iglesia?"95 

En vista, la tradición tiene más autoridad en la práctica que la Escritura porque la tradición 

decide lo que dice la Escritura.  La Escritura no decide lo que dice la tradición. 

 

 3. La visión subjetivista 

 

 
92  Empacador 47. 
93  Empacador 48. 
94  Packer 49. 
95  Michael Horton, La fe cristiana: una teología sistemática para los peregrinos en el camino (Grand 

Rapids: Zondervan, 2011) 187 



76 
 

76 

 

En tercer lugar, "la Escritura evaluada en términos de principios extrabíblicos en hombres 

cristianos individuales", según Packer, presenta la visión de la autoridad tal como la entienden 

los protestantes liberales.  Packer explica este punto de vista: 

Según el subjetivismo. . . la base adecuada para creer una cosa no es que la Biblia 

o la tradición la contengan, sino que la razón y la conciencia la recomienden 

[aprueben]; de lo que parece deducirse que la fe es esencialmente una cuestión 

de ser leal a las convicciones religiosas que uno tiene.96 

Los seguidores de este punto de vista se aferran a lo que ya creen o quieren creer más de lo que 

se aferran a lo que dice la Biblia.  Según este punto de vista, las opiniones de una persona tienen 

más autoridad que lo que dicen las Escrituras. 

 

 4. El punto de vista bíblico 

 

Después de explicar los tres puntos de vista de la autoridad en competencia, necesitamos ver lo 

que las Escrituras dicen sobre ellos.  Creemos que el "Punto de vista evangélico" resume mejor 

la enseñanza de las Escrituras sobre su autoridad.  Creemos esto porque el Nuevo Testamento 

a menudo cita el Antiguo Testamento para apoyar lo que dice el Nuevo Testamento.  Además, 

Jesús a menudo citaba las Escrituras para apoyar lo que decía.  Como escribieron los autores de 

las Escrituras, asumieron que las Escrituras poseían la autoridad final de Dios.  Así que 

confiaron en la autoridad de la Biblia al escribir nuevas Escrituras. 

 

 Con respecto al "punto de vista tradicionalista" podemos decir que se asemeja al 

tradicionalismo de los fariseos que vivieron en los días de Jesús.  Agregaron sus tradiciones a 

las Escrituras.  Por ejemplo, agregaron a los mandamientos del Antiguo Testamento sobre 

guardar el sábado.  A medida que pasaba el tiempo, estas tradiciones añadidas se volvieron más 

importantes para ellos que los mandamientos de las Escrituras (éxodo Mateo 12:9, 10).  Los 

fariseos acusaron a Jesús y a sus discípulos de romper las tradiciones.  Sin embargo, Jesús habló 

en contra de sus tradiciones porque las tradiciones cambiaron su comprensión de la Palabra de 

Dios (Mateo 5:21-47).  Creemos que la condena de Jesús a los tradicionalistas en su época se 

aplica también a aquellos que sostienen una visión tradicionalista de la autoridad hoy en día.  

Jesús demostró que las Escrituras tienen autoridad, no las tradiciones independientes que los 

hombres agregan a la Palabra de Dios. 

 

 Con respecto al "punto de vista subjetivista", podemos decir que se asemeja a la 

incredulidad de los saduceos en los días de Jesús.  Al igual que el liberalismo en la era moderna, 

los saduceos negaron los milagros de la Biblia, la resurrección de los muertos y la existencia de 

ángeles y demonios.  Creían más en el poder de la naturaleza que en el poder de la Palabra de 

Dios.  También rechazaron todo el Antiguo Testamento excepto los primeros cinco libros.  Jesús 

les habló de la resurrección demostrando con las Escrituras que la Palabra de Dios lo declara 

(Marcos 12:18-27).  Jesús demostró la autoridad de las Escrituras sobre aquellos que prefieren 

seguir la razón humana.   

 

 Hemos mostrado cómo la Biblia reclama la autoridad suprema sobre lo que la gente 

puede creer que tiene autonomía: la tradición humana y la razón humana.  Las Escrituras 

reclaman autoridad independiente sobre todo lo que los hombres hacen o piensan.  De hecho, 

Cristo mismo vivió bajo su autoridad.  Cristo dijo: "Yo he venido a hacer lo que quieres, oh 

Dios" (Hebreos 10:7). 

 

 
96  Packer 50-1. 



77 
 

77 

 

B. LA NECESIDAD DE LAS ESCRITURAS 

 

 1. Definiciones de la necesidad de las Escrituras 

 

Los reformadores protestantes insistieron en la necesidad de las Escrituras porque la mente del 

hombre no podría haber pensado en el camino de salvación que Dios logró.  Muchos creen que 

toda verdad significativa proviene de la mente del hombre (un punto de vista llamado 

racionalismo).  Sin embargo, los reformadores afirmaron que solo Dios puede revelar a Cristo 

y el camino de la salvación.  Veremos cómo algunos teólogos reformados hablan en contra de 

la idea del racionalismo. 

 

 Según el teólogo Wayne Grudem, necesitamos las Escrituras para conocer el evangelio, 

conocer la voluntad de Dios y continuar una vida de fe en Cristo.  No necesitamos las Escrituras 

para saber que Dios existe o para saber algo sobre su carácter y leyes morales.97  En otras 

palabras, la revelación general revela algo sobre la majestad y santidad de Dios.  Pero la 

creación no nos dice cómo encontrar la salvación.  Solo la Biblia puede proporcionar el mensaje 

de Cristo por el cual podemos recibir la reconciliación con Dios.  Necesitamos las Escrituras 

porque no podemos inventar el evangelio en nuestras mentes.  Solo las Escrituras nos muestran 

cómo recibir la salvación de nuestros pecados. 

 

 Pero otros autores dan razones adicionales para la necesidad de las Escrituras.  Van Til, 

por ejemplo, escribió que las iglesias protestantes dicen que necesitamos una revelación 

especial escrita para que "la revelación especial (1) pueda permanecer a través de los siglos, (2) 

pueda llegar a toda la humanidad, (3) pueda ofrecerse a los hombres objetivamente, y (4) pueda 

tener el testimonio de su veracidad dentro de sí misma".98  Van Til está de acuerdo en que 

necesitamos el mensaje único de las Escrituras, que la creación no revela.  Sin embargo, Van 

Til enfatiza la ventaja de tener las palabras salvadoras de Dios en forma escrita.  La humanidad 

pecadora olvida y cambia rápidamente lo que Dios le dijo a Abraham y al apóstol Pablo.  (Piense 

en cómo Adán y Eva cambiaron el mandato que Dios les habló).  Por lo tanto, necesitamos la 

revelación de Cristo por parte de Dios en una forma permanente que los hombres puedan 

distribuir.  Necesitamos el mensaje de salvación disponible fuera de nosotros para que podamos 

volver a él repetidamente para recordarlo correctamente.  Así que necesitamos la Escritura 

porque su forma escrita nos da certeza que perdura. 

 

 En la descripción de Berkhof de las perfecciones de las Escrituras (cerca del comienzo 

de esta lección) dice que los protestantes enfatizaron la necesidad de las Escrituras porque, en 

el momento de la Reforma, los católicos romanos y "algunos protestantes" (anabaptistas) no 

consideraban que las Escrituras fueran necesarias.  Los católicos romanos se basaban 

principalmente en la "revelación" que creían que proporcionaba la tradición de la iglesia.  Los 

anabautistas confiaban en la "luz interior" que creían que el Espíritu colocaba directamente en 

sus corazones.  Un grupo creía que Dios da Su Palabra cambiante a su institución oficial.  El 

otro grupo cree que Dios da su Palabra cambiante a las impresiones de cada persona.  Ambos 

negaron que la fe "fue confiada una vez para siempre a los santos" (Judas 3).  Una corrección 

de esta negación apunta a la necesidad de la Escritura.  Necesitamos la Palabra de Dios porque 

si confiamos en nuestras propias ideas (racionalismo) siempre malinterpretaremos nuestra 

condición ante Dios. 

 

 
97  Grudem, Teología sistemática 116. 
98  Cornelius Van Til, "Una introducción a la teología sistemática", (Programa de estudios de clase inédito, 

1971) 134. 



78 
 

78 

 

 Así que podemos definir la necesidad de las Escrituras escritas como nuestra necesidad 

de la revelación inmutable de Cristo y su gracia por parte de Dios en una forma escrita 

permanente.   

 

 2. Prueba bíblica de la necesidad de las Escrituras 

 

  un. Necesitamos la predicación de las Escrituras para conocer el evangelio 

de Cristo.   

 

Podemos ver esto en la forma en que Dios da salvación a los pecadores.  En Romanos 10:13-

15 el apóstol Pablo dice: 

"Todo el que invoque el nombre del Señor será salvo". 

 ¿Cómo, entonces, pueden invocar a aquel en quien no han creído?  ¿Y 

cómo pueden creer en aquel de quien han oído hablar?  ¿Y cómo pueden oír sin 

que alguien les predique?  ¿Y cómo pueden predicar a menos que sean enviados?  

Como está escrito: "¡Qué hermosos son los pies de los que traen buenas nuevas!" 

 

 Al principio, estos versículos parecen demostrar solo la necesidad de predicar.  Sin 

embargo, Pablo no promueve la predicación del mensaje de la creación.  Pablo le ordenó al 

pastor Timoteo que "predicara la palabra" (2 Timoteo 4:2).  Romanos 1:16, 17 exalta la 

predicación del evangelio.  Este evangelio no se originó en la creación.  Más bien, vino de la 

mente de Dios.  Dios obró y habló.  Solo las Escrituras nos dicen lo que Dios hizo y dijo. 

 

 El apóstol Pedro enfatizó que "en ningún otro se encuentra la salvación, porque no hay 

otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos" (Hechos 4:12).  

Debemos confiar en Cristo para recibir la salvación.  Solo la Escritura, no la creación, habla de 

Él como salvador.   

 

 El apóstol Pedro nos recuerda que la fe viene por la Palabra de Dios: 

Habéis nacido de nuevo, no de simiente corruptible, sino de incorruptible, por 

medio de la palabra de Dios viva y duradera.  Para 

"Todos los hombres son como la hierba, y toda su gloria es como las flores 

del campo; 

la hierba se seca y las flores caen, 

pero la palabra del Señor permanece para siempre".  1 Pedro 1:23-25 

Todos estos versículos demuestran nuestra necesidad de las Escrituras para recibir la salvación. 

 

 b. Necesitamos las Escrituras para mantener la vida cristiana. 

 

John Frame expresa la idea de que necesitamos las Escrituras para mantener nuestra relación 

de pacto con el Señor.99  Jesús indicó esto cuando citó Deuteronomio 8:3: "No solo de pan vive 

el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios" (Mateo 4:4).  Entonces, Jesús 

también les dijo a sus discípulos: "Si me aman, obedecerán lo que les mando" (Juan 14:15).  2 

Juan 6 dice: "Y esto es amor: que andemos en obediencia a sus mandamientos.  Como habéis 

oído desde el principio, su mandamiento es que andéis en amor".  Así que necesitamos la 

Palabra escrita de Dios para vivir en comunión continua con Dios. 

 

 c. Necesitamos las Escrituras para conocer nuestra esperanza futura. 

 
99  Marco Palabra 212. 



79 
 

79 

 

 

Dios ha dado Su Palabra sobre el futuro para dar esperanza a los cristianos.  En 1 Tesalonicenses 

4:13-18 el apóstol Pablo escribió para instruir a los cristianos afligidos cuyos seres queridos 

habían muerto.  Asegura a los cristianos que los muertos en Cristo no enfrentarán ninguna 

desventaja cuando Cristo regrese.  “ Conforme a la palabra del Señor, os decimos que todavía 

vivimos, los que quedamos hasta la venida del Señor, ciertamente no precederemos a los que 

durmieron" (1 Tesalonicenses 4:15).  De hecho, los muertos en Cristo resucitarán primero.  

Después de eso, los creyentes que aún viven en la tierra subirán para unirse a los creyentes 

resucitados junto con Cristo.  "Y así estaremos con el Señor para siempre" (1 Tesalonicenses 

4:17).  Los creyentes necesitan garantías de Cristo como esta.  Él les da esta seguridad solo en 

Su Palabra inspirada.  1 Corintios 2:9 dice: "Ojo no vio, ni oído oyó, ni ha concebido en corazón 

lo que Dios ha preparado para los que le aman". 

 

 Hemos mostrado a partir de las Escrituras la necesidad de las Escrituras.  Lo 

necesitamos para recibir el evangelio de Cristo, para mantener nuestras vidas cristianas y para 

conocer nuestra esperanza futura.  Ninguna otra fuente de revelación que los hombres reclamen, 

ni la tradición de la iglesia ni una "luz interior", puede dar infaliblemente estas ayudas.  La 

confianza humana en el pensamiento humano (racionalismo) siempre fallará en ayudarnos a 

conocer a Dios verdaderamente.  El apóstol Pablo escribió a Timoteo que "desde la infancia has 

conocido las Sagradas Escrituras, las cuales te pueden hacer sabio para la salvación por medio 

de la fe en Cristo Jesús" (2 Timoteo 3:15). 

 

C. LA CLARIDAD DE LAS ESCRITURAS 

 

A veces los teólogos llaman a esta doctrina "la perspicuidad de las Escrituras" (perspicuidad 

significa claridad o elocuencia).  Los reformadores protestantes enfatizaron la claridad de las 

Escrituras porque la Iglesia Católica Romana afirmó que la gente necesita que el clero oficial 

de la iglesia sepa lo que dicen las Escrituras.  Llamamos clericalismo a esta elevación de los 

funcionarios de la iglesia, los clérigos.  La Iglesia Católica enseñó que el mensaje básico de la 

Biblia sigue sin estar claro a menos que aprendamos primero cómo lo interpreta la iglesia.  Los 

reformadores enfatizaron la claridad de las Escrituras mismas para oponerse a este punto de 

vista.  Podemos definir la claridad de las Escrituras como la capacidad de las Escrituras para 

enseñarnos al menos las verdades básicas de la Palabra de Dios sin la intervención de las 

autoridades académicas o eclesiásticas. 

 

 1. Aclaraciones de la claridad de las Escrituras 

 

La doctrina de la aclaración de las Escrituras no enseña que todos puedan entender fácilmente 

cada parte de las Escrituras.  Algunas partes de las Escrituras nos hacen luchar para entenderlas.  

El apóstol Pedro escribió que las "cartas de Pablo contienen algunas cosas que son difíciles de 

entender" (2 Pedro 3:16).  El libro de Hebreos del Nuevo Testamento parece muy profundo.  

Una persona puede estudiarlo durante toda la vida.  Pero nunca lo entenderá por completo.  

También el libro de Apocalipsis demuestra cuánta dificultad tenemos a menudo para entender 

partes de la Biblia.  Si Apocalipsis no tuviera dificultades, más personas estarían de acuerdo en 

su significado.  A pesar de su claridad, la gente no estará de acuerdo sobre lo que dice la Biblia 

en muchos lugares. 

 

 Además, aunque las Escrituras poseen claridad, la iglesia todavía necesita maestros de 

la Palabra.  Efesios 4:12 nos recuerda que Cristo le ha dado a la iglesia algunos que sirven como 

pastores y maestros.  El apóstol Pablo le dice al pastor Tito qué enseñar a varios grupos de la 



80 
 

80 

 

congregación (Tito 2:1-3, 7, 9, 15).  Pablo incluso anima a la iglesia a pagar a los que predican 

y enseñan la Palabra (1 Timoteo 5:17-18).  Grudem nos recuerda que los eruditos y maestros 

de la Biblia tienen una tarea importante en la iglesia.  Pueden; 1) enseñarnos, 2) explorar temas 

desconocidos en la Biblia, 3) defender las enseñanzas bíblicas contra los ataques, y 4) agregar 

a nuestro estudio de la Biblia para darnos una comprensión más completa.100  Por lo tanto, la 

iglesia debe tener maestros de la Palabra, aunque la Palabra posea claridad. 

 

 2. La enseñanza de la Biblia sobre su claridad 

 

La Biblia nos enseña acerca de su claridad básica.  El Salmo 19:7 dice que la Palabra de Dios 

hace "sabios a los simples".  Este versículo usa "simple" para referirse a la persona inexperta e 

inmadura.  Incluso los inmaduros pueden aprender de la Biblia.  De esa manera, el joven puede 

obtener la sabiduría que a menudo asociamos con personas mayores y maduras.  Así que el 

Salmo 119:130 dice que la Palabra de Dios "da entendimiento a los simples".  El Salmo 119:105 

dice: "Lámpara es a mis pies tu palabra, y lumbrera a mi camino".  Esto significa que la Palabra 

de Dios puede guiarnos.  Sin claridad, la Biblia no podría guiarnos. 

 

 3. Evidencia histórica de la claridad de las Escrituras 

 

Algunos de los cristianos más influyentes en la historia de la iglesia llegaron a la fe a través de 

la lectura de la Biblia.  Cuando Agustín (354-430 d.C.) deseó alivio de su pecado, abrió la Biblia 

y leyó el libro de Romanos.  El Señor lo convirtió sin la interpretación intermedia de la Iglesia.  

Agustín finalmente se convirtió en el obispo de la ciudad africana de Hipona.  La gente todavía 

lee su libro, Las Confesiones, y sus otros escritos para aprender lo que las Escrituras le 

enseñaron claramente a Agustín.   

 

 De manera similar, Martín Lutero (1483-1546) descubrió el evangelio yendo a las 

Escrituras mismas.  En su preparación para conferencias académicas sobre la Biblia, luchó con 

la justicia de Dios.  Se preguntaba cómo la justicia de Dios le daría la salvación a un pecador.  

Descubrió en Romanos que recibimos la salvación debido a una justicia de Dios, aparte de la 

ley.  En otras palabras, Lutero descubrió que Dios da la justicia de Cristo a aquellos que confían 

en Cristo, no a aquellos que simplemente obedecen la ley.  Lutero aprendió las importantes 

verdades salvadoras de las Escrituras que contradecían la enseñanza de los clérigos de la iglesia.   

 

 Tanto la conversión de Lutero como la de Agustín demuestran la claridad de las 

Escrituras.  Sus vidas proporcionan historias de las Escrituras solamente, convirtiendo y 

enseñando a quienes las leen.  Debido al uso de la Biblia por parte del Espíritu, la Biblia puede 

enseñarnos y cambiarnos sin que los funcionarios de la iglesia nos digan cómo entenderla.   

 

D. LA SUFICIENCIA DE LAS ESCRITURAS  

 

A menudo, cuando los grupos religiosos hacen un mal uso significativo de la Biblia, confían en 

otros escritos o profetas.  Los cultos y las sectas confían en sus libros "sagrados" que siguen 

para interpretar la Biblia.101  La Iglesia Católica Romana también exhibió esta tendencia de 

confiar en las declaraciones oficiales de la iglesia como base para sus puntos de vista de las 

Escrituras.  Por lo tanto, los reformadores protestantes insistieron en la suficiencia de las 

Escrituras.  Querían decir que la Biblia contiene todo lo necesario para la gloria de Dios y para 

la salvación, la fe y la vida del hombre.  La Biblia declara abiertamente las cosas que 

 
100  Grudem 110-111. 
101  Vea el curso MINTS de este autor en La Trinidad y los cultos, Lección cinco en MINTS.edu. 



81 
 

81 

 

necesitamos saber.  O podemos sacar conclusiones sobre ellos debido a lo que dicen las 

Escrituras.102  La doctrina de la autoridad de las Escrituras dice que solo las Escrituras tienen la 

autoridad única de Dios sobre nosotros.  La doctrina de la suficiencia dice que las Escrituras 

proporcionan completamente lo que necesitamos para conocer y seguir a Cristo. 

 

 La suficiencia de las Escrituras no significa que la Biblia nos diga todo lo que 

necesitamos saber sobre cómo arreglar una motocicleta o cuidar las plantas agrícolas.  John 

Frame nos ayuda a entender la suficiencia de las Escrituras: 

Ciertamente, las Escrituras contienen información más específica relevante para 

la teología que para la odontología.  Pero la suficiencia en el contexto actual no 

es la suficiencia de información específica, sino la suficiencia de las palabras 

divinas.  Las Escrituras contienen palabras divinas suficientes para toda la vida.  

Tiene todas las palabras divinas que necesita el plomero y todas las palabras 

divinas que necesita el teólogo.  Por lo tanto, es tan suficiente para la plomería 

como para la teología.  Y en ese sentido también es suficiente para la ciencia y 

la ética.103 

 

 Lo que dice Frame puede requerir un poco más de explicación.  Ciertamente, un teólogo 

usará las Escrituras de una manera que un dentista no lo hará.  Un teólogo analiza las Escrituras 

para su trabajo.  Un dentista, por otro lado, analiza la boca humana y el estado de los dientes 

humanos.  Sin embargo, la Escritura gobierna a ambos en su deseo de agradar a Dios en su 

trabajo.  Gobierna completamente su relación con Él. 

 

 La suficiencia de las Escrituras implica que no podemos agregar a las Escrituras.  

Además, no podemos restarle nada.  La Biblia enseña esto repetidamente.  Deuteronomio 4:2 

dice: "No añadas a lo que yo te mando, ni quites de ello, sino guarda los mandamientos de los 

SEÑOR tu Dios que te doy".  Proverbios 30:5, 6 dice: "Toda palabra de Dios es perfecta; es un 

escudo para los que se refugian en él.   No añadas nada a sus palabras, no sea que te reprenda y 

te demuestre mentiroso".  Y Apocalipsis 22:18, 19 dice:  

Advierto a todo el que oye las palabras de la profecía de este libro: Si alguno 

añade algo a ellas, Dios le añadirá las plagas descritas en este libro.  Y si alguien 

quita palabras de este libro de profecía, Dios le quitará su parte en el árbol de la 

vida y en la ciudad santa, que se describen en este libro. 

 

 Así que la Escritura enseña su propia suficiencia.  Nos dice que no le agreguemos.  

Además, no podemos restarle nada.  Si Dios quisiera que fuéramos a otros lugares para aprender 

sobre Él y Sus mandamientos, nos lo diría.  Pero Él solo da las Escrituras para que sepamos 

cómo llegar a ser completos en Cristo.  Cualquier otra ayuda que usemos debe explicar y aplicar 

lo que dicen las Escrituras. 

 

RESUMEN 

 

Comenzamos esta lección preguntando si los cristianos comunes pueden estudiar la Biblia.  

También preguntamos si estudiar la Biblia nos ayudará, incluso cuando no dependamos de la 

enseñanza oficial de la Iglesia.  En el contexto de estas preguntas presentamos las perfecciones 

de las Escrituras.  Los primeros protestantes hablaron de las perfecciones de las Escrituras 

(integridad) porque la Iglesia Católica Romana insistió en la insuficiencia de la Biblia.  Dijeron 

 
102  "La confesión de fe", I.VI.  4 de mayo de 2012.  <http://www.reformed.org/documents/index.html?main 

frame=http://www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html>. 
103  John Frame, Palabra 220. 

http://www.reformed.org/documents/index.html?main%20frame=http://www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html
http://www.reformed.org/documents/index.html?main%20frame=http://www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html


82 
 

82 

 

que la Biblia necesita a la iglesia antes de que podamos entenderla correctamente.  Así que esta 

lección resumió los cuatro perfectos de las Escrituras que los protestantes enfatizaron. 

 

 La autoridad de las Escrituras enseña que la Biblia, no la tradición de la iglesia ni el 

razonamiento humano, puede decirnos lo que significa la Biblia.  Debemos confiar en la Biblia 

para que nos enseñe cómo entender la Biblia.  La Biblia posee plena autoridad sobre nosotros, 

incluso cuando la estudiamos. 

 

 La necesidad de las Escrituras enseña que necesitamos la Biblia para aprender sobre el 

Dios Trino y el camino de salvación que Él ha logrado para nosotros.  Solo en las Escrituras 

podemos encontrar el evangelio, la forma en que Dios quiere que vivamos y la verdad sobre 

nuestra esperanza cristiana.  La información única de la Biblia la hace completamente necesaria 

para el cristiano y la iglesia. 

  

 La claridad de las Escrituras enseña que la Biblia puede enseñarnos sin la intervención 

de la iglesia.  Ciertamente, obtendremos conocimientos sobre la Biblia de personas que la han 

estudiado más que nosotros y de personas que tienen conocimientos diferentes a los nuestros.  

Pero la Biblia no sigue siendo un libro confuso hasta que la iglesia lo explica.  El Espíritu Santo 

puede usar las Escrituras como desee. 

 

 La suficiencia de las Escrituras enseña que la Biblia contiene suficiente revelación para 

que sepamos lo que Dios quiere que creamos acerca de Él y cómo Dios quiere que vivamos.  

Cada vez que recibimos orientación de otro lugar, esa guía debe estar de acuerdo con la Biblia. 

 

 Estas perfecciones de las Escrituras enfatizan la integridad de la Biblia.  Cornelius Van 

Til quizás resuma mejor lo que queremos decir con cada una de estas perfecciones: 

Los reformadores pensaban en este atributo [de suficiencia] particularmente en 

oposición a todo tipo de sectarismo [confianza en otros "libros sagrados"], como 

pensaban en la perspicuidad [claridad] principalmente en oposición al 

clericalismo [confianza en las enseñanzas oficiales de los funcionarios de la 

iglesia], como pensaban en la necesidad en oposición al racionalismo [confianza 

en la mente del hombre], como pensaban en la autoridad en oposición a la 

autonomía [confianza en otras autoridades independientes].  Todos estos asuntos 

se superponen y están involucrados entre sí, y es bueno ver que lo hacen.  Los 

cuatro atributos de las Escrituras son igualmente importantes porque, si no los 

tuviéramos todos, no tendríamos ninguno.  Todo el asunto se centra en una 

interpretación absolutamente verdadera que vino a un mundo [que está] lleno de 

falsas interpretaciones.104 

En otras palabras, Dios vino a la humanidad con Su palabra.  Insiste en que siga siendo Señor 

sobre ella y sobre nuestra respuesta a ella.  Todas las adiciones a su autoridad, mensaje, 

explicaciones y guía terminarán disminuyendo las Escrituras, que Dios inspiró con integridad. 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Qué querían decir los protestantes cuando hablaban de las "perfecciones" de las 

Escrituras? 

 

 
104  Van Til 136. 



83 
 

83 

 

2. Resuma los puntos de vista evangélicos y tradicionalistas de la autoridad de las 

Escrituras. 

 

3. Resuma los puntos de vista subjetivistas y bíblicos de la autoridad de las Escrituras. 

 

4. Enumere al menos tres razones que los teólogos dan para la necesidad de las Escrituras. 

 

5. ¿Qué creían los anabautistas en lugar de la necesidad de las Escrituras? 

 

6. ¿Dónde enseña la Escritura su necesidad? 

 

7. ¿Cómo respondería a las personas que dicen que la claridad de las Escrituras significa 

que todos pueden entender las Escrituras con claridad? 

 

8. ¿Qué queremos decir con la suficiencia de las Escrituras? 

 

9. Si Dios nos dio una Biblia suficiente, ¿qué podemos agregarle? 

 

10. ¿De qué confianza nos protegen la suficiencia, la claridad, la necesidad y la autoridad 

de las Escrituras? 
 





85 
 

 
 

LECCIÓN SIETE 
 

EL CANON Y LOS APÓCRIFOS 
 

INTRODUCCIÓN 

 

Comenzamos esta lección preguntando qué libros pertenecen a la Biblia.  O podemos preguntar 

qué libros inspiró Dios para la Biblia.  ¿Proporcionó Dios una lista de libros inspirados en los 

que sabemos que podemos confiar? 

 

 Necesitamos plantear este tema por un par de razones.  Primero, a veces los no cristianos 

desafían a los cristianos sobre la Biblia.  Dicen que los cristianos siempre han estado en 

desacuerdo sobre qué libros pertenecen a la Biblia.  Entonces, dicen los no cristianos, incluso 

los cristianos no pueden confiar realmente en la Biblia.  En otra situación, los protestantes y los 

católicos romanos no están de acuerdo sobre qué libros pertenecen a la Biblia.  Los protestantes 

aceptan los sesenta y seis libros que componen su Biblia.  Sin embargo, los católicos romanos 

insisten en que algunos libros de los apócrifos también pertenecen a la Biblia.  Así que 

necesitamos entender por qué tenemos la lista específica de libros en las Biblias que leemos.  

 

 Antes de continuar, tal vez deberíamos señalar aquí que el pueblo de Dios tardó tiempo 

en reconocer los libros que Él inspiró.  Después de que un autor completó un libro, Dios no 

anunció públicamente que había agregado otro libro inspirado a la Biblia.  En cambio, Dios 

guió a su pueblo para que reconociera lo que Él inspiró.  Como resultado, a veces pasaban 

muchos años antes de que la iglesia en el Antiguo y Nuevo Testamento reconociera lo que el 

Espíritu Santo había movido a los hombres santos a escribir. 

 

 Esta lección discutirá el canon, la lista de libros que Dios inspiró.  Después de explicar 

el significado del canon, exploraremos el canon de varias maneras.  Resumiremos cuándo los 

autores humanos escribieron los libros de la Biblia.  También discutiremos el proceso por el 

cual la iglesia cristiana reconoció la inspiración del Espíritu de estos libros.  Finalmente, 

resumiremos por qué la Iglesia Católica Romana incluyó oficialmente los apócrifos en el 

momento de la Reforma Protestante. 

 

Un. EL SIGNIFICADO DEL CANON 

 

Nuestra palabra "canon" proviene de la palabra griega kanon.  Las personas de habla griega 

usaban kanon de varias maneras.  Demostraremos una variedad de usos al observar dos lugares 

donde aparece kanon en el Nuevo Testamento.  Pero siempre el significado de kanon incluye 

algún tipo de autoridad. 

 

 Kanon aparece en 2 Corintios 10:13, 15, 16.  En estos versículos, la NASB y la NKJV 

lo traducen consistentemente como "esfera", el área donde Dios requería que Pablo sirviera.  

Esto se asemeja a la ASV que lo traduce consistentemente como "provincia", la región donde 

Dios llamó a Pablo a trabajar.  De manera similar, la ESV traduce la palabra en estos versículos 

como "área de influencia".  Pero la NVI traduce la palabra de acuerdo con el contexto de cada 

versículo.  Así se traduce Kanon como "campo" en :13, "área de actividad" en :15 y "territorio" 

en :16.  Aunque cada traducción aborda la palabra de una manera única, todas describen la 

asignación de Dios con respecto a dónde debe trabajar el apóstol Pablo.  Dado que Dios decidió 

que Pablo predicaría a los gentiles, el apóstol no comparará su obra con la obra de otros que 



86 
 

 
 

predicaron a los judíos.  Pablo debe medir su trabajo evaluando si se sometió a la autoridad de 

Cristo en el campo específico donde Cristo nombró a Pablo para trabajar. 

 

 Kanon aparece también en Gálatas 6:16.  Dice: "Ni la circuncisión ni la incircuncisión 

significan nada; lo que cuenta es una nueva creación.  Paz y misericordia para todos los que 

siguen esta regla [Kanon], al Israel de Dios" (Gálatas 6:15, 16).  Pablo escribió esto al final de 

su carta a los Gálatas. Esta carta instruyó a una iglesia donde al menos algunos creían que los 

cristianos gentiles debían recibir el sacramento de la circuncisión y seguir otras costumbres 

judías.  Pablo enfatizó que incluso Abraham recibió la justificación solo a través de la fe en 

Cristo, no al observar los rituales judíos.  Así que aquí, cerca del final de su carta, el apóstol 

Pablo vuelve a enfatizar el punto: "Ni la circuncisión ni la incircuncisión significan nada; lo 

que cuenta es una nueva creación".  Entonces Pablo lo llama un kanon, un gobierno con 

autoridad sobre la iglesia.  La iglesia debe defender esta verdad básica a toda costa.  Este canon 

establece el gobierno de Dios que perdurará a lo largo del Nuevo Testamento.  Cuando usamos 

"canon" en esta lección, lo usamos con un significado similar al significado de Pablo de Kanon 

en Gálatas 6:16. 

 

 La palabra griega, kanon, probablemente proviene de una palabra hebrea para caña, un 

tallo firme de una planta de hierba.  A veces, los constructores usaban cañas como varas de 

medir.  Por lo tanto, la palabra hebrea a veces significaba "norma" (algo que se usa para ver si 

otras cosas tienen la longitud adecuada o si las personas realizan las acciones correctas) o 

"ideal".105  Gálatas 6:16 usa este significado de norma, regla o estándar.  Los cristianos pueden 

evaluar sus propias opiniones viendo si sus puntos de vista están de acuerdo con el canon o 

regla autoritaria. 

 

 En la Historia de la Iglesia, "canon" llegó a tener al menos dos significados básicos.  A 

veces se refiere a verdades que controlan nuestra fe y nuestras vidas (como en Gálatas 6:16).  

Pero cada vez más llegó a significar los libros inspirados que regulan nuestra fe y nuestras 

vidas.106  Se refería a la lista de libros donde Dios coloca su autoridad sobre nosotros.  Debemos 

creer lo que enseñan los libros del canon.  Debemos oponernos a las enseñanzas que contradicen 

los libros del canon.  Usaremos la palabra canon para referirnos a esta lista de libros inspirados. 

 

B. EL RECONOCIMIENTO DEL CANON DEL ANTIGUO TESTAMENTO 

 

Antes de que el Antiguo Testamento pudiera reconocer el canon, Dios necesitaba inspirar los 

libros en el canon.  No necesitamos saber exactamente cuándo los autores del Antiguo 

Testamento escribieron cada uno de sus libros.  Más bien, queremos saber aquí las fechas 

aproximadas en que la escritura del Antiguo Testamento llegó a su fin.  Entonces podemos 

saber cuándo el pueblo de Dios reconoció estos escritos como la Palabra de Dios.  Las fechas 

que proporcionamos nos darán una apreciación más profunda de la importancia y singularidad 

de la inspiración del Espíritu de las Escrituras. 

 

 Miramos, primero, el momento en que comenzó la inspiración del Antiguo Testamento.  

Bajo inspiración divina, Moisés escribió los primeros cinco libros de la Biblia.  Según algunas 

interpretaciones de la información histórica, Moisés murió antes del año 1400 a.C.  Otros 

 
105  "kanon," Diccionario Teológico del Nuevo Testamento: Abreviado en un Volumen, 1985 ed. 
106  Roger, T. Beckwith, "El canon del Antiguo Testamento", Entendiendo las EscriturasEd. Wayne 

Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 71. 



87 
 

 
 

estudiosos sitúan su muerte aproximadamente 200 años después.107  Para cumplir con nuestros 

propósitos aquí, solo necesitamos notar que Moisés escribió los primeros cinco libros de la 

Biblia en algún momento antes del año 1200 a.C. 

 

 Muchos eruditos creen que los últimos libros del Antiguo Testamento incluyen 1 y 2 

Crónicas, Esdras, Nehemías y Malaquías.  Creemos, basándonos en un estudio introductorio de 

estos libros, que sus autores completaron la escritura de estos libros antes del año 400 a.C.  Con 

las fechas que hemos proporcionado, concluimos que el Espíritu Santo inspiró el Antiguo 

Testamento durante un período de 800 a 1000 años. 

 

 Algunas personas afirman que el pueblo judío no reconoció una lista canónica de 

escritos inspirados hasta mucho más tarde del año 400 a.C.  Según muchos críticos108 eruditos 

el pueblo judío no comenzó a reconocer la existencia de libros canónicos hasta el tiempo de 

Esdras y Nehemías, cerca del final de la historia del Antiguo Testamento.  Eventualmente, el 

pueblo judío separó los libros del Antiguo Testamento en tres secciones: la Ley, los Profetas y 

los Escritos.  Como lo ven muchos críticos, los judíos aceptaron los cinco libros de Moisés ("la 

Ley") como inspirados en el año 400 a.C., durante la época de Esdras y Nehemías.  Pero no 

aceptaron "los Escritos" como canónicos hasta el llamado Sínodo de Jamnia en el año 90 d.C.109  

Esto implica que los judíos no tenían una lista completa de los libros del Antiguo Testamento 

cuando Jesús y los apóstoles vivieron y predicaron.   

 

 Para refutar esta teoría crítica, Roger Beckwith da una lista de verdades que conocemos 

sobre el canon del Antiguo Testamento.  Su lista incluye estos hechos: a) que los judíos 

entendieron que "si la revelación debía ser preservada, necesitaba ser escrita (ver Ex 17:14; 

Deuteronomio 31:24-26; Salmos 1-2:18; Isaías 30:8); b) que Israel mostró una reverencia única 

por algunos escritos al leer la ley en ocasiones nacionales (Éxodo 24:7; 2 Reyes 23:2; Nehemías 

8:9, 14-17; etc.) y colocar Deuteronomio en el santuario del templo (Deuteronomio 31:24-26); 

c) que los escritos judíos no inspirados (como 1 Enoc y Sirach) reconocía la singularidad de los 

libros en nuestro Antiguo Testamento; d) que antes del 143 a.C. todos los grupos religiosos 

judíos rivales sostenían el mismo canon, los libros de nuestro Antiguo Testamento (Si no 

existiera un acuerdo sobre la lista de libros canónicos, esperaríamos que estos grupos disputaran 

el tema abiertamente.  Esto no sucedió.); e) no existe ninguna indicación de que Jesús y los 

líderes religiosos judíos estuvieran en desacuerdo sobre qué libros pertenecían al canon 

inspirado; f) Jesús y los autores del Nuevo Testamento citan el Antiguo Testamento casi 300 

veces como la Palabra de Dios; aunque citan otros escritos (por ejemplo, Hechos 17:28; Tito 

1:12, 13; Judas 8-10, 14-16), no introducen estos otros escritos como inspirados por Dios; g) 

en la opinión judía, otros escritos que existían "no eran . . . digno de igual crédito" con las 

Escrituras del Antiguo Testamento.110  Estos hechos, y otros que enumera Beckwith, refutan la 

idea de los críticos.  Esta historia muestra que los judíos llegaron a un acuerdo sobre el canon 

del Antiguo Testamento mucho antes de que Jesús y sus apóstoles vivieran. 

 

 Beckwith también dice que la reunión en Jamnia en el año 90 d.C. no emitió una 

decisión sobre qué libros pertenecen a "los Escritos".  Más bien, en una discusión, los líderes 

 
107  Los eruditos han llegado a estas conclusiones basándose en sus puntos de vista sobre las fechas del 

éxodo de Egipto y la entrada de Israel en la tierra prometida. 
108  "Crítico" aquí se refiere a los eruditos que no creen que el Espíritu Santo inspiró el texto de las Escrituras.  

Así que buscan explicaciones humanas de los orígenes de la Biblia, a menudo basadas en la teoría de que 

la religión de Israel fue el resultado del proceso de evolución. 
109  Beckwith, "Canon" 72. 
110  Beckwith, "Canon" 76-9. 



88 
 

 
 

judíos expresaron su acuerdo en que dos libros en particular, Eclesiastés y el Cantar de los 

Cantares, pertenecían al canon inspirado como el judaísmo ya había mantenido durante más de 

200 años.  Este punto, junto con los puntos del párrafo anterior, revela el entendimiento erróneo 

que los críticos han tenido con respecto a la historia de la Biblia.  El cuidadoso estudio de 

Beckwith demuestra que los judíos reconocieron como inspirada la lista de libros de nuestro 

Antiguo Testamento desde antes del año 143 a.C. 

 

 Queremos hacer una breve pausa para notar la importancia de lo que hemos resumido.  

El Nuevo Testamento tiene mucho que decir sobre la inspiración del Antiguo Testamento (por 

ejemplo, 2 Timoteo 3:16, 17; 2 Pedro 1:20, 21).  Mostramos en la Lección Dos cómo los autores 

del Nuevo Testamento asumieron que "la Escritura dijo" significa "Dios dijo".  Sin embargo, si 

no existiera una lista clara de textos bíblicos inspirados cuando los apóstoles escribieron, 

podríamos concluir que no podrían haber distinguido los libros inspirados de los libros no 

inspirados.  Pero, de hecho, ya existía una lista única de libros inspirados cuando se escribieron.  

Y los autores del Nuevo Testamento se refirieron a esos libros con una reverencia única.  Por 

lo tanto, el tratamiento del Antiguo Testamento por parte del Nuevo Testamento nos enseña la 

singularidad de las Escrituras inspiradas. 

 

C. EL RECONOCIMIENTO DEL CANON DEL NUEVO TESTAMENTO 

 

 1. Las fechas de la escritura del Nuevo Testamento 

 

F. F. Bruce da sus estimaciones informadas sobre cuándo el Espíritu inspiró grandes partes del 

Nuevo Testamento.  Él cree que Pablo escribió su primera carta, Gálatas, en el año 48 d.C.  

Otros, sin embargo, creen que el apóstol escribió Gálatas más tarde en su ministerio.  En ese 

caso, Pablo pudo haber escrito 1 Tesalonicenses como su primera carta.  Bruce sugiere que 

Pablo escribió 1 Tesalonicenses en el año 50 d.C.111  Él cree que Pablo escribió la mayoría de 

sus cartas en los siguientes diez años.  Pablo probablemente escribió sus cartas pastorales, 1 y 

2 Timoteo y Tito, antes del final del año 65 d.C.  El Espíritu Santo dio los evangelios a la iglesia 

principalmente después de que Pablo escribió sus cartas.  Bruce estima que Marcos escribió 

cerca del año 65 d.C.; Lucas escribió entre el 80 y el 85 d.C.; Mateo escribió su evangelio entre 

el 85 y el 90 d.C.; y Juan escribió entre el 90 y el 100 d.C.112   

 

 El Espíritu Santo inspiró el Nuevo Testamento en un tiempo mucho más corto del que 

tardó en inspirar el Antiguo Testamento.  Podríamos haber explorado la gran diversidad de 

opiniones entre muchos eruditos del Nuevo Testamento sobre las fechas de cada libro del Nuevo 

Testamento.  Sin embargo, simplemente deseamos dar al lector una impresión de lo que 

sucedió.  El Espíritu Santo inspiró la escritura del Nuevo Testamento durante un período de 

tiempo de aproximadamente cincuenta años.  Podemos concluir que Juan probablemente 

escribió el último libro de la Biblia antes del año 100 d.C. 

 

 Dijimos en la introducción de esta lección que existió un período de tiempo entre la 

inspiración de muchos libros de la Biblia y el reconocimiento de esa inspiración por parte de la 

iglesia.  No queremos decir que la iglesia tendiera a negar que Dios dio libros inspirados.  Más 

bien, el pueblo de Dios tardó en reconocer la lista de libros inspirados.  El Señor aclaró la lista 

del canon a la iglesia tanto cuando los herejes intentaron enumerarlos como cuando los 

creyentes los discutieron. 

 
111  F. F. Bruce, Los documentos del Nuevo Testamento (Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub. Co., 

1943) 14. 
112  Bruce 12. 



89 
 

 
 

  



90 
 

 
 

 2. Intentos heréticos de determinar el canon 

 

En el año 140 d.C., Marción hizo el primer intento que conocemos de elaborar una lista de 

libros inspirados del Nuevo Testamento.  Su teología herética lo motivó completamente.   

Marción distinguió al Dios Creador inferior del Antiguo Testamento del Dios y 

Padre revelado en Cristo, y creía que la Iglesia debía deshacerse de todo lo que 

pertenecía al primero.  Este "antisemitismo teológico" implicaba el rechazo no 

solo de todo el Antiguo Testamento, sino también de aquellas partes del Nuevo 

Testamento que le parecían infectadas con el judaísmo.  Así que el canon de 

Marción constaba de dos partes: (a) una edición expurgada [abreviada o 

"limpia"] del tercer Evangelio, que es el menos judío de los evangelios, siendo 

escrito por el gentil Lucas; y (b) diez de las Epístolas Paulinas (se omiten las tres 

'Epístolas Pastorales').  La lista de Marción, sin embargo, no representa el 

veredicto actual de la Iglesia, sino una aberración deliberada [desviación] de 

él.113 

 

 Al principio, la forma de cristianismo de Marción pareció tener éxito.  Cincuenta años 

después de que Marción publicara por primera vez su lista, Tertuliano, el padre de la iglesia 

africana, escribió una refutación (argumento) de cinco volúmenes en contra de las enseñanzas 

de Marción.114  Esto demostró que las enseñanzas de Marción todavía tenían una influencia 

significativa en la iglesia.  La influencia de Marción duró varios siglos.115 

 

 Debemos notar, incidentalmente, que los gnósticos también rechazaron el Antiguo 

Testamento.  Los gnósticos usaron una argumentación que se asemejaba al pensamiento de 

Marción.  Vieron al dios del Antiguo Testamento como tiránico, malvado y engañoso.  Los 

gnósticos rechazaron la bondad de la creación.  Esto fomentó el ascetismo (negación de los 

placeres físicos) que ya existía en la iglesia primitiva. 

 

 Necesitamos notar aquí las motivaciones teológicas detrás de estos primeros intentos de 

limitar severamente el canon bíblico.   

La cuestión de si el Antiguo Testamento debe ser tratado como Escritura estaba 

conectada con las preguntas más amplias de quién es el Dios cristiano, si la 

deidad creadora y la creación misma deben ser vistas como buenas o malas. . . . 

¿Es la creación física el acto cruel de la deidad creadora, un tirano, y es la 

salvación por lo tanto la liberación de este creador y su creación? . . . ¿Debe ser 

visto Jesús como el verdadero cumplimiento del Antiguo Testamento y de las 

esperanzas mesiánicas judías, y es el evangelio la fruición adicional de los 

propósitos divinos inaugurados en el antiguo Israel?  ¿O es el Antiguo 

Testamento irrelevante para la fe cristiana, y el evangelio cristiano debe 

definirse como el mensaje totalmente nuevo de una deidad previamente 

desconocida que ahora ha irrumpido en el dominio del dios creador malvado 

para liberar las almas de los elegidos de su tiranía?116 

 

 Cuando entendemos las motivaciones de estos intentos heréticos de remodelar la Biblia, 

los verdaderos cristianos pueden ver que no deben considerar seriamente estos puntos de vista 

de las Escrituras. 

 
113  Bruce 22. 
114  L. W. Hurtado, "La formación de la Biblia cristiana", Reforma moderna 19.6 (2010) 34. 
115  "Marción", Diccionario Evangélico de Teología, 1984. 
116  Hurtado 34. 



91 
 

 
 

 

 3. Intentos ortodoxos de determinar el canon 

 

La iglesia del Nuevo Testamento mostró preocupación por los límites del canon en parte debido 

a la práctica de adoración de la iglesia.   

En los primeros dos siglos más o menos, antes de las listas canónicas u otros 

indicadores más formales, la señal clave de que un texto funcionaba como 

Escritura es que se leía como parte de la acción litúrgica de la iglesia reunida.  

Sabemos que el apóstol Pablo escribió cartas a las iglesias y que estas cartas 

fueron leídas en / para la congregación reunida (por ejemplo, ver la directiva en 

1 Tesalonicenses 5:27 y la referencia a la circulación de las cartas de Pablo en 

Colosenses 4:16).  No es tan sorprendente, por lo tanto, que la primera referencia 

a cualquier escrito cristiano que funcione como Escritura se refiera a las cartas 

de Pablo.117 

Esto significa que la iglesia no buscó una lista de escritos inspirados solo para formar la base 

de la instrucción doctrinal apropiada.  Más bien, también quería saber lo que Cristo quería que 

los líderes de la iglesia leyeran durante la adoración.   

 

 Según Bruce, dos colecciones de escritos confiables aparecieron en la iglesia a 

principios del siglo II (los años 100-200 d.C.).  Los cuatro evangelios aparecieron juntos como 

una sola colección.  A veces la gente llamaba a la colecta "El Evangelio".  En el año 170 d.C., 

el cristiano asirio, Taciano, convirtió la colección cuádruple en una "Armonía de los 

Evangelios".  Esto intentó fusionar los cuatro evangelios en una sola obra para dar una historia 

continua.118  En diez años, la iglesia pareció abrazarlo en la mayoría de sus partes.  Esta 

"Armonía" dejó fuera a Hechos, separándola del evangelio de Lucas.  Sin embargo, dado que 

compartía el mismo estatus que tenía el evangelio de Lucas, la iglesia continuó recibiendo 

Hechos como inspirado.119 

 

 La iglesia reconoció rápidamente otra colección de escritos inspirados, la colección de 

escritos de Pablo.  Ya en el primer siglo, el apóstol Pedro incluyó los escritos de Pablo con las 

Escrituras (2 Pedro 3:15, 16).  A principios del siglo II, los líderes de la iglesia enumeraron los 

escritos que los cristianos reconocieron entonces.  Los eruditos no se ponen de acuerdo sobre 

si la iglesia reconoció las cartas pastorales de Pablo (1 y 2 Timoteo, Tito) tan rápidamente como 

el resto de sus cartas.120  Sin embargo, cerca del final del siglo II, la iglesia reconoció todas las 

cartas de Pablo como divinamente inspiradas. 

 

 A fines del siglo II, toda la iglesia reconoció como inspirados todos menos seis de los 

libros que aparecen en nuestros Nuevos Testamentos hoy.  Los seis en cuestión incluían a 

Santiago, 2 Pedro, 2 y 3 Juan y Judas.121  La iglesia nunca los rechazó.  Se limitó a negarse a su 

apreciación sobre ellos.   

 

 Sin embargo, otros factores complicaron parcialmente la situación.  Por ejemplo, 

debemos agregar que la iglesia oriental tardó más que la iglesia en Occidente en aceptar el 

 
117 Hurtado 35. 
118  Bruce 23. 
119  Bruce 24-5. 
120  Hurtado 3 
121  Charles E. Hill, "El Canon del Nuevo Testamento", Entendiendo las Escrituras, ed. Wayne Grudem, C. 

John Collins y Thomas R Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 85. 



92 
 

 
 

Apocalipsis como inspirado.122  Esto ocurrió en parte debido a los montanistas, que atrajeron a 

un amplio número de seguidores en el Este.  El montanismo promovió una "Nueva Profecía" 

que el Espíritu supuestamente impulsó en el siglo II.  Esta "profecía" animó a la iglesia a 

prepararse para la venida inmediata de Jesús.123  Podemos entender por qué la iglesia en el este 

podría tomarse el tiempo para considerar este libro de profecía cuando existían afirmaciones 

sobre la nueva profecía en su medio.  Debemos agregar también que aparecieron escritos en el 

siglo II que eran paralelos o imitaban los libros del Nuevo Testamento.  Algunos de ellos 

reclamaron autoridad apostólica.  Algunos ganaron popularidad en partes de la iglesia.124  La 

iglesia tuvo que discernir cómo considerar estos libros.  Entonces, a medida que surgió un 

consenso en la iglesia sobre los libros que ahora encontramos en el Nuevo Testamento, la iglesia 

enfrentó nuevas preguntas sobre otros escritos. 

 

 Entonces, comenzó a formarse una resolución.  A partir de Origen (185-254) surgió un 

consenso de acuerdo en toda la iglesia.  Mencionó los veintisiete libros del Nuevo Testamento 

y otros cuatro escritos.  Escribió que los cuatro y Santiago, 2 Pedro, 2 y 3 Juan y Judas seguían 

en disputa.125  Aproximadamente sesenta años después, Eusebio enumeró solo los veintisiete 

libros de nuestro Nuevo Testamento.  Sin embargo, informó que algunos en la iglesia 

disputaban con Santiago, Judas, 2 Pedro y 2 y 3 Juan.  Eusebio nombró otros cinco escritos (Los 

Hechos de Pablo, El Pastor de Hermas, El Apocalipsis de Pedro, La carta de Bernabéy La 

Didaché).  Según Eusebio, la mayoría de los miembros de la iglesia creían que la gente había 

falsificado [escrito para engañar a otros] estos escritos.126  Finalmente, en 367, Atanasio "en su 

carta de Pascua, dio una lista de los libros del Nuevo Testamento que comprendía, sin reservas, 

los veintisiete, mientras nombraba varios otros como útiles para catequizar pero no como 

bíblicos".127  En las décadas siguientes, otros líderes de la iglesia escribieron listas similares 

que coincidían con la lista de Atanasio.  Además, tres Sínodos africanos expresaron su acuerdo 

con la lista.  Jerónimo usó esta lista cuando tradujo su Vulgata latina.  Así que la iglesia llegó a 

un amplio acuerdo con respecto al contenido del Nuevo Testamento. 

 

 4. La guía del Espíritu para determinar el canon 

 

Hasta ahora, puede parecer que la iglesia tenía autoridad suprema para decidir qué libros colocar 

en la Biblia.  Entonces, antes de cerrar nuestra discusión sobre el reconocimiento del canon, 

debemos discutir la relación entre la iglesia y el canon.   

 

 Allistar McGrath dice: "Tres enfoques teológicos sobre el tema de la relación entre la 

comunidad y el texto, la iglesia y la Biblia, han surgido en la historia del pensamiento 

cristiano".128  Resumiremos los tres puntos de vista que han surgido en la historia de la iglesia: 

1. La iglesia tiene autoridad sobre las Escrituras.  Hoy en día, la Iglesia Católica 

Romana sostiene este punto de vista.  Su Catecismo de la Iglesia Católica dice: 

"Fue por la Tradición apostólica que la iglesia discernió qué escritos deben 

incluirse en la lista de los libros sagrados".129  Este punto de vista reclama 

autoridad apostólica para la iglesia de hoy.  Según este punto de vista, la 

 
122  Colina 85. 
123  "Montanismo", Diccionario Evangélico de Teología, 1984. 
124  Colina 85. 
125  Bruce 25. 
126  Colina 86. 
127  Colina 86. 
128  Alister E. McGrath, Teología cristiana: una introducción, 5ª ed. (Londres: Wiley-Blackwell, 2011) 

127. 
129  Citado por McGrath 127 



93 
 

 
 

autoridad apostólica de la iglesia le dio el derecho de decidir qué libros 

pertenecen a la Biblia. 

2. Las Escrituras tienen autoridad sobre la iglesia.  Esto expresa el punto de vista 

protestante clásico.  Juan Calvino "habló del testimonio secreto (o interno) del 

Espíritu Santo, que es el único que puede autenticar las Escrituras inspiradas en 

los corazones de los creyentes".130  De acuerdo con este punto de vista, el 

Espíritu Santo persuadió a la iglesia con respecto a los escritos que Él inspiró. 

3. La iglesia y la Biblia van juntas.  McGrath no nombra grupos que sostengan este 

punto de vista.  Simplemente explica que a algunos les resulta imposible asignar 

autoridad a la Iglesia o a las Escrituras.  Este punto de vista "ubica el tema en su 

intersección: 'personas y libro'".131 

  

 Creemos que la segunda comprensión explica mejor lo que ocurrió cuando la iglesia 

reconoció el canon de las Escrituras.  Cristo prometió que el Espíritu guiaría a sus seguidores a 

toda la verdad (Juan 16:13).  Esto explica lo que ocurrió cuando Dios le dio las Escrituras a la 

iglesia.  El Espíritu inspiró a hombres santos a escribir la Sagrada Escritura.  El Espíritu también 

movió a la iglesia a reconocer la Sagrada Escritura.  Como escribió Hill,  

La iglesia no "determinó" o "eligió" soberanamente los libros que más prefería. 

. . .  Más bien, la iglesia se veía a sí misma con el poder solo para recibir y 

reconocer lo que Dios había provisto en los libros transmitidos por los apóstoles 

y sus compañeros inmediatos.132 

 

 Algunos podrían argumentar que la iglesia usó criterios para elegir los libros inspirados.  

Estos criterios incluyen: 1) autoría apostólica o respaldo apostólico, 2) una aceptación temprana 

por parte de la iglesia y 3) acuerdo con el resto de la Biblia.  Una lista de tales criterios da la 

impresión de que la iglesia trabajó principalmente para ver qué libros pasaban una prueba, que 

se ajustaba a los criterios.   

 

 Tal lista puede haber influido en la iglesia.  Sin embargo, creemos que se produjo una 

interacción más profunda.  La iglesia no se limitó a interactuar con los escritos.  Más bien, el 

Espíritu Santo interactuó con la iglesia a través de los escritos.  El Espíritu usó esta interacción 

para guiar a la iglesia a reconocer Su Palabra.  Significativamente, la iglesia no se encontró bajo 

ninguna coerción humana para aceptar algunos libros sobre otros.  Ningún conflicto importante 

dividió a la iglesia sobre este tema.  Sorprendentemente, la retrospectiva nos muestra que el 

Espíritu guió a la iglesia a través de un proceso pacífico.  Como escribió Hurtado, 

El proceso que condujo a un canon cerrado comenzó sorprendentemente 

temprano y se prolongó durante algunos siglos.  La lista final de escritos 

canónicos no fue la decisión de un concilio eclesiástico, sino el resultado de un 

largo período de uso, reflexión y discusión cristiana.133 

 

D. EL CANON Y LOS APÓCRIFOS 

 

La Iglesia Católica Romana también incluye algunos libros de los apócrifos en su lista de libros 

bíblicos.  Los apócrifos del Antiguo Testamento incluyen una lista de doce, catorce o quince 

libros.  El número de libros depende de si los editores combinan algunos de los escritos más 

cortos.  Aunque una lista de libros apócrifos del Nuevo Testamento apareció durante el siglo II 

 
130  McGrath 128. 
131  McGrath 128. 
132  Colina 84. 
133  Hurtado 33. 



94 
 

 
 

y después, los libros apócrifos que la Iglesia Católica Romana acepta pertenecen todos a los 

apócrifos del Antiguo Testamento.  Casi todos estos escritos existían cuando Jesús vivió.  Los 

autores de dos (2 Esdras y La oración de Manasés) posiblemente escribieron estos escritos en 

el siglo I d.C.  Pero Cristo y sus apóstoles no citaron libros apócrifos como Escritura inspirada.  

Resumiremos cómo los libros de los apócrifos terminaron en las Biblias católicas romanas. 

 

 Cubriremos dos temas que pertenecen a los apócrifos.  Primero, proporcionaremos un 

resumen de los libros que la Iglesia Católica Romana incluyó en el canon.  En segundo lugar, 

resumiremos cómo y por qué los apócrifos finalmente aparecieron en las Biblias católicas 

romanas. 

 

 1. El contenido de los apócrifos 

 

Elegimos aquí confiar exclusivamente en el erudito Roger T. Beckwith, cuyo resumen 

proporciona una breve revisión de los apócrifos del Antiguo Testamento.  Dado que la Iglesia 

Católica Romana no acepta tres libros de los apócrifos del Antiguo Testamento (Primera 

Esdras, Segunda Esdras y La Oración de Manasés), omitiremos el resumen de Beckwith de 

ellos. 

3. Tobit es un cuento moral con un trasfondo persa, que trata sobre la 

limosna, el matrimonio y el entierro de los muertos. 

4. Judith es una historia emocionante, en un entorno histórico confuso, 

sobre una heroína piadosa y patriótica. 

5. Las adiciones a Ester son una colección de pasajes agregados a la LXX 

[Septuaginta, la traducción griega del Antiguo Testamento] versión de Ester, 

resaltando su carácter religioso. 

6. Sabiduría es una obra inspirada en Proverbios y escrita en la persona de 

Salomón. 

7. Sirach, también llamado Eclesiástico, es una obra algo similar a 

Sabiduría, por un autor nombrado (Jeshua ben Sira, o Jesús el hijo de Sirach).  

Fue escrito alrededor del año 180 a.C., y su catálogo de hombres famosos da un 

testimonio importante del contenido del canon del Antiguo Testamento en esa 

fecha.  El prólogo de su traductor, escrito medio siglo después, se refiere 

repetidamente a las tres secciones de la Biblia hebrea. . .  

8. Baruch está escrito en la persona del compañero de Jeremías, y algo a la 

manera de Jeremías. 

9. La Epístola de Jeremías está conectado a Baruch, y a veces los dos se 

cuentan juntos como un solo libro (como en la versión King James, que enumera 

catorce libros en lugar de quince). 

 Las adiciones a Daniel constan de tres segmentos (10, 11 y 12 en esta 

lista): 

10. Susanna y  

11. Bel y el dragón son historias que cuentan cómo el sabio Daniel expuso a 

jueces injustos y sacerdotes paganos engañosos. 

12. La canción de los tres jóvenes contiene una oración y un himno puestos 

en la boca de los tres compañeros de Daniel cuando están en el horno de fuego; 

el himno es el que se usa en el culto cristiano como el Benedicita (en los servicios 

de la Iglesia de Inglaterra). . . .  

14-15. Primero y Segundo Macabeos relata la exitosa revuelta de los macabeos 

contra el perseguidor sirio helenístico Antíoco Epífanes a mediados del siglo II 

a.C.  El primer libro y partes del segundo libro son las principales fuentes 



95 
 

 
 

históricas para el conocimiento de la fe heroica de los Macabeos, aunque el 

segundo libro agrega material legendario.  El LXX también contiene un 3 y 4 

Macabeos, pero estos son de menor importancia.134 

 

 2. La aceptación de los apócrifos por parte de la Iglesia Católica Romana 

 

La historia de la aceptación de los libros apócrifos por parte de los católicos romanos como 

Escritura siguió una serie de pasos.   Primero, la evidencia muestra claramente que los libros de 

los apócrifos no pertenecían a la lista de libros del Antiguo Testamento.  En los días de Jesús, 

el canon del pueblo judío incluía solo los treinta y nueve libros de nuestro Antiguo Testamento 

actual.  Los escritos más antiguos que enumeran los libros de la Palabra de Dios mencionan 

solo los mismos treinta y nueve libros.  Además  

El Nuevo Testamento parece reflejar el conocimiento de uno o dos de los textos 

apócrifos, pero nunca les atribuye autoridad como lo hace con muchos de los 

libros canónicos del Antiguo Testamento.  Mientras que el Nuevo Testamento 

cita varias partes del Antiguo Testamento unas trescientas veces, en realidad 

nunca cita nada de los apócrifos (Judas 14-16 no contiene una cita de los 

apócrifos sino de otro escrito judío, 1 Enoc).  En el siglo II, Justino Mártir y 

Teófilo de Antioquía, que con frecuencia se referían al Antiguo Testamento, 

nunca se refirieron a ninguno de los apócrifos.135 

 

 En segundo lugar, en algún momento entre el Antiguo y el Nuevo Testamento, los 

eruditos judíos tradujeron el Antiguo Testamento al griego.  Llamamos a esta traducción "la 

Septuaginta" (a menudo, LXX, el número romano para 70, porque muchos pensaron que 70 

traductores realizaron el trabajo de traducir).  En algún momento en el tiempo que no podemos 

fechar, la LXX apareció con libros adicionales y partes de libros que no pertenecían al Antiguo 

Testamento. 

 

 En tercer lugar, la traducción latina antigua de las Escrituras tradujo la LXX cuando 

tradujo el Antiguo Testamento al latín.  Dado que, para entonces, la LXX incluía libros de los 

apócrifos, la traducción al latín antiguo también lo hizo. 

 

 En cuarto lugar, Jerónimo (345-420 d.C.) deseaba producir una traducción latina 

mejorada de la Biblia.  Tradujo el Antiguo Testamento del hebreo original.  Sin embargo, siguió 

la práctica de la traducción al latín antiguo al incluir libros de los apócrifos.  Pero "agregó 

prefacios en varios puntos para enfatizar que no eran partes verdaderas de la Biblia".136  

Jerónimo dio mucho énfasis a la distinción entre escritos canónicos y otros escritos.  En lugar 

de referirse a las obras adicionales como libros bíblicos, las llamó "Apócrifos", que significa 

oculto.  Los eruditos no están de acuerdo sobre por qué Jerónimo usó esta palabra.  Solo 

notamos que Jerónimo se refirió a muchos otros escritos no canónicos con la misma palabra.137 

 

 Con el paso de los siglos, muchos eruditos cristianos perdieron contacto con los orígenes 

judíos del Antiguo Testamento.  Al mismo tiempo, solo una minoría de ellos durante la Edad 

Media (aproximadamente 500-1500 d.C.) continuó enfatizando la distinción entre libros 

canónicos y apócrifos, como había sostenido Jerónimo.  Antes de la época de la Reforma 

 
134 Roger T. Beckwith, "Los apócrifos", Entendiendo las Escrituras, ed. Wayne Grudem, C. John Collins y 

Thomas R Schreiner (Wheaton: Crossway, 2012) 94-6. 
135  Beckwith, "Apócrifos" 92. 
136  Beckwith, "Apócrifos" 90. 
137  Beckwith, "Apócrifos" 91. 



96 
 

 
 

Protestante, la Iglesia Católica Romana practicaba la aceptación de los libros apócrifos.  

También siguió enseñanzas que solo contenían los apócrifos. 

 

 Podemos dar ejemplos de enseñanzas distintivas de los apócrifos.  Beckwith enumera 

estos: 

1. En Tobit 12:15 Se dice que siete ángeles están delante de Dios para 

presentar las oraciones de los santos. 

2. En 2 Macabeos 15:13-14 Se dice que un profeta [muerto] que se ha ido 

ora por el pueblo de Dios en la tierra. 

3. En Sabiduría 8:19-20 y Sirach 1:14 Se le dice al lector que los justos son 

aquellos a quienes se les dieron buenas almas al nacer. 

4. En Tobit 12:9 y Sirach 3:3 Se les dice a los lectores que sus buenas obras 

expian sus malas obras. 

5. En 2 Macabeos 12:40-45 se le dice al lector que ore para que los pecados 

de los muertos sean perdonados.138 

 

 Las enseñanzas y prácticas que promovían los apócrifos produjeron malos resultados.  

El Antiguo y el Nuevo Testamento no fomentan la oración a los santos que han muerto ni la 

idea de que las buenas obras expían las malas acciones.  Sin embargo, la Iglesia Católica 

Romana alentó a sus seguidores a aceptar estas ideas.  Basó estos errores en los apócrifos. 

 

 Cuando los protestantes protestaron contra varias prácticas de la Iglesia Católica 

Romana, se opusieron a la importancia que la Iglesia había dado a los apócrifos.  Los 

protestantes insistieron en la gran distinción entre libros canónicos y libros apócrifos, como lo 

había hecho Jerónimo.  En respuesta, el Concilio de Trento de la Iglesia (1545-1563 d.C.) 

declaró que la mayoría de los libros de los apócrifos del Antiguo Testamento tenían la autoridad 

de las Escrituras.  En lugar de escuchar a los protestantes que primero intentaron purificar a la 

Iglesia de sus falsas prácticas, la Iglesia Católica Romana dio el paso adicional de adoptar 

oficialmente los errores que los protestantes esperaban que la Iglesia abandonara.  

 

 Pero el Concilio de Trento tenía razones para creer que podía hacer su decreto:  

(1) la exaltada doctrina romana de la tradición oral [la doctrina de que la 

tradición de la Iglesia tiene una autoridad igual a la de las Escrituras], (2) su 

punto de vista de que la iglesia crea las Escrituras [ver en esta lección: el primer 

enfoque teológico que enumera McGrath], y (3) su aceptación de ciertas ideas 

controvertidas (especialmente las doctrinas del purgatorio, las indulgencias y la 

justicia por obra como contribuyentes a la justificación) que se derivaron de 

pasajes de los apócrifos.139 

Entonces, casi 1200 años después de que la iglesia reconociera el canon inspirado de las 

Escrituras, Roma declaró el derecho de agregar más escritos a la Palabra de Dios. 

 

RESUMEN 

 

Esta lección analiza qué libros creemos que pertenecen al canon, la lista de libros inspirados.  

Como parte del canon, estos libros expresan la autoridad de Dios sobre nosotros.  Así que esta 

lección explora a dónde vamos para encontrar la voluntad de Dios para nuestras vidas y la 

instrucción de Dios para nuestras mentes. 

 

 
138  Beckwith, "Apócrifos" 96. 
139  Beckwith, "Apócrifos" 93. 



97 
 

 
 

 Discutimos, primero, el Antiguo Testamento, cuándo los hombres lo escribieron y 

cuándo la iglesia reconoció los libros inspirados del Antiguo Testamento.  Mencionamos el 

punto de vista que dice que incluso en los días de Jesús los judíos no habían llegado a un acuerdo 

sobre lo que pertenece al Antiguo Testamento.  Sin embargo, dimos mucha evidencia que 

muestra que el pueblo de Dios reconoció el Antiguo Testamento en su forma actual mucho 

antes de que Cristo viviera.  Tanto Cristo como los autores del Nuevo Testamento citaron solo 

los treinta y nueve libros del Antiguo Testamento como la Palabra inspirada de Dios. 

 

 También discutimos el Nuevo Testamento, cuándo los hombres lo escribieron y cuándo 

la iglesia reconoció el canon del Nuevo Testamento.  Concluimos que Juan escribió el último 

libro de la Biblia antes del año 100 d.C.  Aprendimos que algunos grupos reconocían solo partes 

del Nuevo Testamento como su Biblia porque rechazaban el punto de vista de Dios que presenta 

el Antiguo Testamento.  Sin embargo, aquellos que creen en toda la Biblia llegaron a un 

consenso sobre el alcance total de las Escrituras en algún momento a mediados de los años 300 

d.C.  Sorprendentemente, la iglesia cristiana llegó a este consenso de manera pacífica y 

uniforme.  Explicamos esta aceptación en términos de la obra del Espíritu en la iglesia.  La 

iglesia no creó el canon.  Más bien, el Espíritu Santo llevó a la iglesia a reconocer su autoría de 

su Palabra inspirada. 

 

 Finalmente, discutimos los apócrifos, si algunos de sus libros pertenecen a la lista de 

libros inspirados.  A medida que la iglesia perdió de vista sus comienzos en el Antiguo 

Testamento, más fácilmente depositó una mayor confianza en los apócrifos.  Eventualmente, la 

Iglesia Católica Romana aceptó oficialmente los libros de los apócrifos como Escritura 

inspirada porque los apócrifos promovían algunas prácticas que habían encontrado su camino 

en la Iglesia.  Además, el Concilio de Trento aceptó los apócrifos para afirmar su autoridad 

sobre los protestantes que protestaban por la reverencia de la iglesia por estos libros. 

 

 Cristo prometió que el Espíritu guiaría a sus seguidores a toda la verdad (Juan 16:13).  

Creemos que lo ha hecho.  Por lo tanto, damos gracias al Señor por Su Palabra completamente 

definida que nos ha dado. 

 

PREGUNTAS 

 

1. ¿Qué queremos decir con canon en esta lección? 

 

2. Roger Beckwith da razones para creer que los judíos estaban de acuerdo en qué libros 

del Antiguo Testamento Dios inspiró mucho antes de la época de Jesús.  Dé algunas de 

esas razones. 

 

3. ¿Cómo nos muestran las citas del Antiguo Testamento en el Nuevo Testamento que 

existía una lista completa de libros del Antiguo Testamento en su tiempo? 

 

4. ¿En qué años escribieron el Nuevo Testamento los autores humanos? 

 

5. ¿Por qué Marción aceptó solo una breve lista de libros de la Biblia? 

 

6. ¿Cómo llegó la iglesia a ponerse de acuerdo sobre qué libros inspiró el Espíritu Santo? 

 

7. ¿Qué evidencia existe de que los apócrifos no pertenecen a la Biblia? 

 



98 
 

 
 

8. ¿Por qué incluyó Jerónimo los apócrifos en su traducción latina de la Biblia? 

 

9. Nombra algunas enseñanzas o prácticas católicas romanas que provienen de los 

apócrifos. 

 

10. ¿Por qué el Concilio Católico Romano de Trento aceptó los apócrifos como escritura? 



99 
 

 
 

LECCIÓN OCHO 
 

LA VISIÓN DE BENNY HINN SOBRE LA PALABRA DE DIOS 
 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Concluimos este curso sobre la Doctrina de las Escrituras comparando lo que enseña con los 

puntos de vista de Benny Hinn.  Mencionamos a Benny Hinn porque se ha vuelto muy 

influyente en las últimas dos décadas.  Hinn, sin embargo, pertenece a un grupo creciente de 

predicadores que están de acuerdo entre sí en su comprensión del "evangelio".  En esta lección 

planeamos resumir algunas de las enseñanzas centrales del movimiento al que pertenece Hinn.  

Estas enseñanzas incluyen una visión de las Escrituras.  En el proceso, mostraremos cómo 

Benny Hinn también promueve las mismas enseñanzas sobre las Escrituras. 

 

 Esta lección sigue un plan muy simple.  Primero, proporcionaremos información de 

fondo sobre el movimiento.  En segundo lugar, enumeraremos y explicaremos algunas de las 

doctrinas centrales del movimiento.  Finalmente, resumiremos y evaluaremos la enseñanza de 

este movimiento (incluida la enseñanza de Hinn) sobre la Biblia. 

 

Un. INFORMACIÓN HISTÓRICA 

 

 1. Los nombres del movimiento 

 

La teología que promueve Hinn parece no tener nombre oficial.  Sin embargo, enumeramos 

algunos nombres que la gente ha dado al movimiento.  Estos nombres incluyen: el "evangelio 

de la prosperidad", la "teología de la fe", el evangelio "Nómbralo y reclámalo", el "movimiento 

de confesión positiva" y, probablemente con mayor precisión, el evangelio de la "Palabra de 

fe".  Como estos nombres implican, el movimiento proclama el poder de la fe.  Promete que 

aquellos con verdadera fe recibirán poder, riqueza y sanidad. 

 

 2. Nombres dentro del Movimiento. 

 

No podemos dar una lista completa de predicadores de la Palabra de Fe. El movimiento ha 

sobrevivido a sus primeros líderes.  Con el paso del tiempo, la lista de sus principales portavoces 

ha cambiado.   

 

 Sin embargo, entendiendo las limitaciones de una lista, proporcionamos una lista que 

Hank Hanegraaff, quien estudió a fondo el movimiento Palabra de Fe, dio en 2009.140  Su lista 

incluye lo siguiente: Essek William Kenyon,141 Kenneth Hagin, Kenneth Copeland, Benny 

Hinn, Joel Osteen, Joyce Meyer, John Hagee, Creflo Dollar, TD Jakes, Rod Parsley, Frederick 

KC Price, John Avanzini, Robert Tilton, Marilyn Hickey, Charles Capps, Jerry Savelle, Morris 

Cerullo, Paul Crouch, Juanita Bynum, Paula White y Todd Bentley.  Una mirada a Internet lo 

mantendrá informado sobre los nombres que han aparecido después de que Hanegraaff escribió 

su libro.  Además, The Trinity Foundation ha investigado a los líderes prominentes de Word of 

 
140  Hank Hanegraaff, Cristianismo en Crisis: Siglo 21, (Nashville: Thomas Nelson, 2009) 15-74. 
141  Kenyon no se llamaba a sí mismo cristiano.  Aparece en esta lista porque sus enseñanzas se volvieron 

muy altas.  influyente en el movimiento Word of Faith. 



100 
 

 
 

Faith debido a su presunto uso deshonesto del dinero. Por lo tanto, el sitio web de la Fundación 

informará al lector sobre algunas de las nuevas personas en el movimiento.142 

 

 Además de los individuos, el movimiento incluye redes de televisión mundiales.  La 

Trinity Broadcasting Network, por ejemplo, ha promovido la teología de la Palabra de Fe.143  

Ha transmitido los sermones de los predicadores de Word of Faith en muchos países del mundo.  

Sorprendentemente, Trinity Broadcasting Network y Trinity Foundation no tienen asociación 

entre sí.  Más bien, The Trinity Foundation investiga a Trinity Broadcasting Network al igual 

que investiga a individuos significativos del movimiento Word of Faith.  Sin duda, otras 

emisoras de televisión e Internet dan su apoyo al movimiento Palabra de Fe. 

 

 3. Orígenes del movimiento 

 

  un. E. W. Kenyon 

 

El movimiento de la Palabra de Fe no surgió dentro de la iglesia cristiana.  Más bien, sus 

enseñanzas centrales provinieron de E. W. Kenyon, quien asistió al Emerson College en Boston, 

Massachusetts, a fines del siglo XIX (finales de 1800).   

 

 En ese momento, Charles Wesley Emerson dirigía Emerson College.  Le gustaba 

investigar las creencias de las religiones y filosofías.  Entonces, a lo largo de su vida, la teología 

de Emerson cambió: del congregacionalismo al universalismo, al unitarismo y al nuevo 

pensamiento.  Casi cinco años antes de morir, Emerson se unió a la Ciencia Cristiana,144 uno 

de los principales cultos que se originó en el noreste de los Estados Unidos durante el siglo 

XIX.145  La fundadora de la Ciencia Cristiana, Mary Baker Eddy,146 también siguió algunas de 

las filosofías que promovió Emerson College.  Esto explica una similitud entre la teología de 

Emerson College, la Ciencia Cristiana y los predicadores de la Palabra de Fe. 

 

 McConnell resume la educación que Kenyon recibió en Emerson College diciéndonos 

lo siguiente: 

El Nuevo Pensamiento era un sistema de creencias sectarias que enseñaba que 

la verdadera realidad es espiritual, que lo espiritual es la causa de todos los 

efectos físicos, y que la mente humana a través de una actitud mental positiva y 

una confesión positiva tiene el poder de crear su propia realidad: ya sea salud y 

riqueza, o enfermedad y pobreza.147 

Kenyon promovió estos puntos de vista que aprendió en el Emerson College escribiendo al 

menos veinte libros.   

 

  b. Kenneth Hagin y Kenneth Copeland 

 

 Muchos piensan en Kenneth Hagin como el padre del movimiento Palabra de Fe.  Sin 

embargo, Hagin no creó el sistema teológico del movimiento.  Esa teología vino de Kenyon.  

McConnell da cuatro páginas de citas de los escritos de Hagin que plagió (copió sin reconocer 

 
142  The Trinity Foundation, 28 de agosto de 2012 <http://www.trinityfoundation.org>. 
143  Trinity Broadcasting Network, 28 de agosto de 2012 <http://www.tbn.org>. 
144  D. R. McConnell, Un Evangelio Diferente: Edición Actualizada (Peabody: Hendrickson Publishers, 

Inc., 1995) 36. 
145  Los estudiantes pueden desear leer el curso MINTS del autor, La Trinidad y los cultos, especialmente la 

Lección Cinco. 
146  Deberíamos confundir la Ciencia Cristiana con la Iglesia de Scientology que fundó L. Ronald Hubbard. 
147  McConnell 39-40. 

http://www.trinityfoundation.org/


101 
 

 
 

la fuente) o robó de los escritos de Kenyon.148  Pero Hagin no copió simplemente unas pocas 

oraciones seleccionadas.  Su forma de pensar provino de Kenyon, quien recibió sus ideas de 

filosofías no cristianas.  Así que el movimiento Palabra de Fe, que Hagin "engendró", promueve 

las ideas de algunos cultos y filosofías anticristianas. 

 

 Los historiadores del movimiento Word of Faith generalmente están de acuerdo en que 

Kenneth Copeland hizo populares las enseñanzas de Hagin en muchas iglesias.  Numerosos 

predicadores siguieron a Copeland cuando se unieron al movimiento Palabra de Fe.  Afirman 

predicar de las Escrituras.  Sin embargo, no reconocen que las ideas básicas de su teología se 

originaron más en cultos no cristianos que en el cristianismo. 

 

 Con esta información introductoria ante el lector, procedemos a resumir importantes 

enseñanzas del movimiento Palabra de Fe. 

 

B. ENSEÑANZAS CENTRALES DE LA PALABRA DE FE 

 

La mayoría de los eruditos protestantes bíblicos que han estudiado el movimiento de la Palabra 

de Fe lo llaman un movimiento herético.  Esto significa que el movimiento promueve la herejía.  

La herejía consiste en un error extremadamente grave que ataca el evangelio mismo.  D. R. 

McConnell señala algunas de las herejías en el movimiento de la Palabra de Fe: 

Hay muchas ideas y prácticas peculiares en la teología de la fe, pero lo que le 

merece la etiqueta de herejía son las siguientes: (1) su visión deísta de Dios, que 

debe bailar ante los intentos de los hombres de manipular las leyes espirituales 

del universo; (2) su visión demoníaca de Cristo, quien está lleno de "la 

naturaleza satánica" y debe "nacer de nuevo" en el infierno; (3) su visión 

gnóstica de la revelación, que exige la negación de los sentidos físicos y clasifica 

a los cristianos por su voluntad de hacerlo; y (4) su visión metafísica de la 

salvación, que deifica al hombre y espiritualiza la expiación, ubicándola en el 

infierno en lugar de en la cruz, subvirtiendo así la creencia bíblica crucial de que 

es la muerte física y la sangre derramada de Cristo lo único que expía el 

pecado.149 

 

 Resumiremos cada una de estas cuatro enseñanzas.  Dado que la tercera herejía se refiere 

al tema de esta lección, la discutiremos al final.  Al comenzar nuestro resumen de cada una de 

estas herejías, remitiremos a los estudiantes a esta declaración de McConnell. 

 

 1. Las creencias de la Palabra de Fe sobre Dios 

 

  un. Triteísmo 

 

Los predicadores de la Palabra de Fe sostienen una visión diferente de Dios de lo que ha 

enseñado el cristianismo histórico.  Podemos ver esto en el hecho de que los predicadores de la 

Palabra de Fe niegan la doctrina de la Trinidad.150  Por ejemplo, Jimmy Swaggart, a quien 

algunos teólogos incluyen en su lista de predicadores de la Palabra de Fe, escribió una vez:  

Creo que en esta Divinidad divina hay tres personas separadas y distintas, cada 

una con su propio cuerpo espiritual, alma personal y espíritu personal. . . .  

 
148  McConnell 8-11. 
149  McConnell 185. 
150  Para leer sobre la doctrina bíblica de la Trinidad, el lector puede leer el curso MINTS del autor  en 

La Trinidad y los cultos, Lecciones 1-4. 



102 
 

 
 

Muchas personas concluyen que el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son todos 

uno y lo mismo.  En realidad, no lo son. . . .  La palabra 'uno' en este pasaje 

significa uno en unidad. . . .  Puedes pensar en Dios el Padre, Dios el Hijo y Dios 

el Espíritu Santo como tres personas diferentes exactamente como pensarías en 

otras tres personas: su unidad se relaciona estrictamente con su ser uno en 

propósito, diseño y deseo.151 

 

 Benny Hinn también cree en el triteísmo (creencia en tres dioses).  Una vez dijo: "Dios 

el Padre, Dios el Hijo y Dios el Espíritu Santo, tres individuos separados, uno en esencia, uno 

en obra, y permítanme agregar que cada uno de ellos posee su propio cuerpo espiritual".152  Al 

igual que Swaggart, Hinn niega la interpretación cristiana histórica de la Biblia.   

 

 El Credo de Atanasio expresa la comprensión bíblica histórica diciendo: 

1. Cualquiera que quiera salvarse, antes de todas las cosas es necesario que 

tenga la fe católica; 

2. La cual fe, a menos que cada uno mantenga íntegro e inmaculado, sin 

duda perecerá eternamente. 

3. Y la fe católica es esta: Que adoramos a un Dios en Trinidad, y Trinidad 

en Unidad; 

4. Ni confundir a las personas ni dividir la sustancia. 

5.  Porque hay una persona del Padre, otra del Hijo, y otra de los Espíritu 

Santo. 

6. Pero la Deidad del Padre, del Hijo y del . El Espíritu Santo es todo uno, 

la gloria igual, la majestad coeterna. 

7. Tal como es el Padre, tal es el Hijo, y tal es el Espíritu Santo. 

8.  El Padre increado, el Hijo increado y el Espíritu Santo increado. 

9.  El Padre incomprensible, el Hijo incomprensible y el Espíritu Santo 

incomprensible. 

10.  El Padre eterno, el Hijo eterno y el Espíritu Santo eterno. 

11. Y, sin embargo, no son tres eternos, sino uno eterno.153 

Así que los líderes de la teología de la Palabra de Fe se han atrevido a desafiar esta enseñanza 

fundamental de la iglesia cristiana 

 

  b. Deísmo 

 

 Los predicadores de la Palabra de Fe no están de acuerdo con el cristianismo histórico 

de otra manera.  Ya citamos a McConnell, quien escribió, sostienen una "visión deísta de Dios, 

que debe bailar ante los intentos de los hombres de manipular las leyes espirituales del 

universo".  Necesitamos entender lo que esto significa. 

 

 El deísmo niega "cualquier intervención directa en el orden natural por parte de Dios".154  

En otras palabras, los deístas dicen que Dios se convirtió en la Primera Causa del universo.  

Según el deísmo, cuando Dios comenzó el mundo, puso leyes en él que lo gobernarían.  Puso 

el universo en movimiento.  Entonces, Dios terminó con su control personal del universo.  

Entonces, hoy Dios no gobierna personalmente lo que sucede.  Más bien, las leyes que Él colocó 

 
151  Citado en La agonía del engaño: lo que algunos predicadores de televisión realmente están enseñando 

, ed. Michael Horton  (Chicago: Moody Press, 1990) 277-8. 
152  Citado por Hanegraaff 146. 
153  "El Credo de Atanasio" 28 de agosto de 2012 <http://www.ccel.org/creeds/athanasian.creed.html>. 
154  "Deísmo", Diccionario Evangélico de Teología, 1984 ed. 

http://www.ccel.org/creeds/athanasian.creed.html
http://www.ccel.org/creeds/athanasian.creed.html
http://www.ccel.org/creeds/athanasian.creed.html


103 
 

 
 

en el universo lo gobiernan todo.  Este punto de vista contradice la doctrina bíblica de la 

providencia.   Esta doctrina dice que, en todo momento, Dios guarda y guía personalmente todo 

lo que hizo para que alcance su buena meta para el mundo (ver Génesis 50:20; Amós 3:6; 

Hechos 4:27, 28; Colosenses 1:17). 

 

 Los predicadores de la Palabra de Fe promueven un tipo único de deísmo.  El deísmo 

originalmente describía cómo la gente pensaba que el físico obras mundiales.  Pero los 

predicadores de la Palabra de Fe aplican este entendimiento a la espiritual mundo.  Dicen que 

el mundo espiritual no existe bajo el control personal de Dios.  Más bien, las leyes de la realidad 

espiritual controlan el mundo espiritual.  Estas leyes limitan lo que Dios puede hacer.  Se aferran 

a un deísmo que describe cómo funciona la realidad espiritual. 

 

 Según este punto de vista, una ley que ha existido desde el principio del mundo dice que 

nuestras palabras tienen poder para hacer que las cosas existan.  Creyendo esto, Joyce Meyer 

escribió: 

Las palabras son contenedores de poder.  Tienen poder creativo o destructivo, 

poder positivo o negativo.  Por lo tanto, debemos hablar cosas correctas sobre 

nuestras vidas y sobre nuestro futuro si esperamos que sucedan cosas buenas.  

Porque lo que dices hoy es lo que probablemente terminarás teniendo mañana.155 

Benny Hinn también dijo: "Las palabras crean la realidad" y "La fe se libera cuando hablo la 

Palabra de Fe."156 

 

 Así que Dios formó el mundo espiritual para obedecer lo que declaramos.  El mundo 

surgió cuando Dios habló.  Cosas asombrosas similares sucederán cuando les hablemos para 

que existan.  

 

 ¿Por qué entonces algunas personas no reciben salud, riqueza o poder cuando exigen 

que Dios les dé estas cosas?  Michael Horton resume la respuesta de la Palabra de Fe.  "Aunque 

ellos [los predicadores de la Palabra de Fe] citan una serie de explicaciones, dos son las más 

frecuentes: la falta de conocimiento y la falta de obediencia".157  Discutiremos esta falta de 

conocimiento más adelante.  Sin embargo, debemos tomar nota de la idea de que las leyes que 

gobiernan la realidad espiritual producirán resultados cuando las usemos correctamente. 

 

 Benny Hinn también se aferra a esta forma de deísmo.  Por ejemplo, explica por qué 

algunas personas no reciben sanidad cuando la piden.  Da varias razones para las oraciones sin 

respuesta: 1) los que preguntan no creen, 2) no piensan correctamente, o 3) no siguen sus tres 

principios, cuatro leyes de curación o sus siete pautas.158  En otras palabras, una persona puede 

recibir cierta curación, pero solo cuando la llama correctamente a la existencia.  Las leyes que 

Dios hizo para la realidad espiritual determinan el camino correcto para esto.  

 

 Hinn, junto con otros en el movimiento, cree que Hebreos 11:3 dice que por fe Dios 

creó el mundo.  En otras palabras, Dios siguió las leyes de la fe para crear todo.  Así que los 

seguidores de la Palabra de Fe hablan de "El tipo de fe de Dios",159 el tipo de fe que también 

debemos tener.  Recuerde que Joyce Meyer dijo: "Las palabras son contenedores de poder".  

Esto describe cómo Dios mismo creó el universo y cómo creamos lo que queremos.  Entonces, 

 
155  Joyce Meyer citada por Hanegraaff 41. 
156  Citado por Hanegraaff 32. 
157  Michael Horton, "El evangelio de la televisión", La agonía del engaño, 125. 
158  Hanegraaff 28. 
159  Hanegraaf 119-120. 



104 
 

 
 

de acuerdo con este punto de vista, podemos exigir que Dios nos dé poder, riqueza o salud.  

Dios debe dar estas cosas si las buscamos de la manera correcta.   

 

 Creemos que hemos explicado lo que McConnell quiso decir cuando escribió que los 

predicadores de la Palabra de Fe sostienen una "visión deísta de Dios, que debe bailar ante los 

intentos de los hombres de manipular las leyes espirituales del universo" 

 

 2. Las creencias de la Palabra de Fe sobre Cristo 

 

La mayoría de los predicadores de la Palabra de Fe tienen puntos de vista sobre Cristo que 

sorprenden a casi todos los cristianos que los escuchan por primera vez.  La segunda herejía 

que menciona McConnell proporciona un ejemplo de esto.  El movimiento de la Palabra de Fe 

proclama una visión demoníaca de Cristo, quien está lleno de "la naturaleza satánica" y debe 

"nacer de nuevo" en el infierno.  Explicaremos esto resumiendo la visión del movimiento sobre 

la vida y obra de Cristo.  

 

  un. Jesús antes de su encarnación 

 

Los teólogos de la Palabra de Fe no dicen claramente lo que piensan de Jesús antes de la 

encarnación.  No podemos saber si afirman que Jesús existió como el Hijo eterno e increado de 

Dios que compartió la divinidad y la eternidad con el Padre y el Espíritu, como enseña la 

Escritura.160  Así que procederemos a su enseñanza sobre las próximas etapas de la existencia 

de Cristo. 

 

  b. Jesús durante su encarnación 

 

Según los predicadores de Word of Faith, Jesús vino como hombre, no como Dios.  Kenneth 

Copeland escribió que "Este hombre Jesús era una copia al carbón de aquel [Adán] que caminó 

por el Jardín del Edén".161  Según los predicadores de Word of Faith, Jesús nunca afirmó que 

Él era Dios.  Además, dicen que Jesús se hizo un hombre rico y que sus apóstoles, incluido 

Pablo, prosperaron enormemente.162  Dicen que el hombre Jesús no podía hacer milagros hasta 

que recibiera el bautismo del Espíritu Santo. 

 

 Quizás deberíamos mencionar momentáneamente el punto de vista de la Palabra de Fe 

sobre Adán.  El movimiento dice que Dios creó a Adán para que tuviera una naturaleza divina.  

Dios se reprodujo a sí mismo cuando hizo al hombre a imagen de Dios.  Dios se ha reproducido 

a sí mismo para que miles de millones de personas divinas puedan existir hoy.  Dios creó al 

hombre con el propósito supremo de recrearse a sí mismo.163  Entonces Copeland dijo: "No 

tienes un dios en ti; eres uno".164 

  

 Pero Adán pecó.  Los predicadores de la Palabra de Fe proclaman que, en el momento 

del pecado, Adán perdió su naturaleza de Dios y recibió una naturaleza de Satanás.  La 

naturaleza de Satanás entró en Adán y Eva.165  Este cambio de un hombre divino a un hombre 

satánico ocurrió cuando Adán y Eva dudaron de Dios; Consideraban que el fruto del árbol era 

 
160  Rod Rosenbladt, "¿Quién dicen los predicadores de televisión que soy?" La agonía del engaño 113-4. 
161  Citado por Rosenbladt, 114. 
162  Hanegraaff 5. 
163  Hanegraaff 113. 
164  Citado por Hanegraaff 134. 
165  Hanegraaff 151. 



105 
 

 
 

bueno.  Como dijo una vez Copeland: "El miedo activa a Satanás de la misma manera que la fe 

activa a Dios".166  Como resultado, "Adán fue la primera persona en nacer de nuevo; 'nació' con 

la naturaleza de Dios y 'nació de nuevo' con la naturaleza de Satanás".167   

 

 Los predicadores de la Palabra de Fe a menudo piensan así.  Atribuyen cada cambio 

espiritual en un hombre a un cambio en la existencia de esa persona.  No reconocen la 

posibilidad de que un hombre mantenga su identidad humana creada mientras Dios lo 

cambia.168  Más bien, prácticamente creen solo en dos Espíritus que nos dan identidad.  

Poseemos el Espíritu de Dios o el espíritu de Satanás.  Creyendo que la verdadera realidad es 

solo espiritual, también dicen que solo la realidad espiritual puede explicar lo que somos.  

 

 Esta comprensión de la humanidad se vuelve muy importante cuando aprendemos la 

interpretación que los predicadores de la Palabra de Fe dan a la muerte de Jesús en la cruz.  En 

la cruz Jesús se hizo pecado.  Esto significa que, al igual que Adán, recibió una naturaleza de 

Satanás.  Así que Benny Hinn interpreta Juan 3:14 (el comentario de Jesús sobre Moisés 

levantando la serpiente en el desierto) de esta manera: 

. . . La serpiente es un símbolo de Satanás.  Jesucristo sabía que la única manera 

en que detendría a Satanás es haciéndose uno en la naturaleza con él.  Dices: 

"¿Qué dijiste?  ¿Qué blasfemia es esta?"  ¡No, escuchas esto!  Él no tomó mi 

pecado; Se convirtió en mi pecado.  El pecado es la naturaleza del infierno.  El 

pecado es lo que hizo a Satanás. . . . Él [Cristo] se hizo uno con la naturaleza de 

Satanás, por lo que todos los que tenían la naturaleza de Satanás pueden 

participar de la naturaleza de Dios.169 

Entonces, en la cruz, Jesús se rindió al señorío de Satanás y "aceptó la naturaleza pecaminosa 

de Satanás".170  Los teólogos de la Palabra de Fe llaman a Cristo volverse satánico, así como 

toda la humanidad se volvió satánica, la "identificación" de Cristo.   

 

  c. Jesús en el infierno 

 

Según los predicadores de Word of Faith, Jesús llevó a cabo su obra salvadora en el infierno.  

Jesús no salvó a los pecadores con su muerte física.  En la cruz, Jesús simplemente recibió la 

naturaleza satánica de los pecadores.  Jesús realmente pagó por lo que nuestros pecados 

merecen durante su sufrimiento espiritual en el infierno.  En este punto, los teólogos de la 

Palabra de Fe básicamente están de acuerdo con Mary Baker Eddy y su culto, la Ciencia 

Cristiana.171   

 

 Mientras sufría en el infierno, Jesús cumplió con todas las obligaciones que Satanás 

requería.  Entonces Dios declaró que Jesús había cumplido con todas las demandas de la 

justicia.  Dios le dio a Jesús una nueva naturaleza nuevamente.  Fue al infierno como un hombre 

mortal poseído por demonios, y emergió del infierno como un hombre nacido de nuevo y 

resucitado.  Así que Jesús experimentó una segunda transformación como hombre.  Primero, se 

volvió satánico.  Más tarde se convirtió en un hombre deificado. 

 

 
166  Citado por Hanegraaff 152. 
167  Hanegraaff 3. 
168  Hanegraaff 152-3. 
169  Citado por Hanegraaff 172-3. 
170  Copeland, cita de Rosenbladt 117. 
171  McConnell 118. 



106 
 

 
 

 Creemos que hemos demostrado cómo los predicadores de la Palabra de Fe proclaman 

a un Cristo que se volvió demoníaco en la cruz pero recibió un nuevo nacimiento en el infierno.  

Se equivocan de dos maneras básicas.  Primero, niegan la importancia del sufrimiento físico de 

Cristo para los pecadores.  En segundo lugar, afirman que Cristo se identificó con los pecadores 

al volverse pecador, no al representarlos.172 

 

 3. Las creencias de la Palabra de Fe sobre la salvación 

 

La lista de herejías de McConnell en el movimiento Word of Faith menciona la "visión 

metafísica de la salvación, que deifica al hombre y espiritualiza la expiación".  Cuando 

"metafísico" describe una religión, generalmente significa que la religión usa las palabras 

personales de la religión para referirse a cosas o fuerzas impersonales.  Entonces, en el caso de 

la fundadora de la Ciencia Cristiana, Mary Baker Eddy, "Dios es 'Todo en Todo'; él es mente; 

Él es el principio divino de toda existencia, no una persona.  Como la única causa de la 

existencia, dios es la realidad y nada aparte de él puede ser real".173 

 

 McConnell señala un poder supremo impersonal en la teología de la Palabra de Fe.  Por 

ejemplo, Kenneth Hagin dice que "Dios tuvo fe en Su fe, porque habló palabras de fe y se 

cumplieron".174 Hemos aprendido sobre el poder de las palabras en la teología de la Palabra de 

Fe.  En la realidad espiritual, las palabras tienen poder creativo.  McConnell explica: 

El dios en el que creen los cultos metafísicos no es un  dios personal que  

gobierna soberanamente el universo.  Su dios es una  fuerza impersonal: "el 

Poder Infinito", "el Espíritu de la Vida Infinita" y "la Inteligencia Infinita".  Esta 

fuerza infinita, pero impersonal, gobierna el universo indirectamente a través de 

"leyes inmutables" en lugar de directamente a través de su presencia y 

sabiduría.175 

 

 Así que el "dios" al que se refiere Hagin "es el títere servil de cualquiera que conozca 

las 'fórmulas' y las 'leyes espirituales' de cómo controlarlo".176  El mayor poder en el 

entendimiento de Hagin consiste en las leyes que supuestamente gobiernan a Dios y toda la 

realidad espiritual.  No podemos llamar a estas leyes todopoderosas el Dios personal.  

 

 Esto nos ayuda a comprender el significado de la fe dentro de la teología de la Palabra 

de Fe.  La fe da poder a las demandas que le hacemos a Dios.  Según este movimiento, la fe 

incluye saber que en Cristo eres un dios y que en Cristo tienes derecho a reclamar poder, salud 

y riqueza.  Si uno realmente cree estas cosas, puede hacer una "confesión positiva".  Puede 

reclamar lo que desea, y lo recibirá.  Pero si uno no cree realmente en la posibilidad de recibir 

abundancia, no la recibirá.  Kenneth Hagin dijo: "Lo que creemos es el resultado de nuestro 

pensamiento.  Si pensamos mal, creeremos mal. . . . Si creemos mal, nuestra confesión será 

incorrecta.  En otras palabras, lo que digamos será incorrecto y todo dependerá de nuestro 

pensamiento".177  Esto muestra cómo nosotros, con un pensamiento correcto, podemos 

convertirnos en dioses, con poder todopoderoso, tanto como Dios.  Así que Benny Hinn dijo 

 
172  Los estudiantes pueden desear leer el curso MINTS del autor sobre "La doctrina de la salvación", Lección 

cuatro.   Los estudiantes deben leer lo que dice el curso sobre la imputación cuando presenta el tema de la 

justificación.  
173  "Eddy, Mary Baker" Diccionario Evangélico de Teología, 1984 ed. 
174  Citado por McConnell 132. 
175  McConnell 134. 
176  McConnell 133. 
177  Citado por McConnell 135 



107 
 

 
 

una vez: "No me digas que tienes a Jesús.  Eres todo lo que Él fue y todo lo que Él es y siempre 

será".178 

 

 Hemos visto en esto la deificación del hombre por parte de la Palabra de Fe y la 

espiritualización de la expiación. Espiritualiza la expiación porque elimina la obra significativa 

de Cristo de la realidad física.  En general, niega la importancia del mundo físico.  Hace que 

los seres humanos sean dioses porque da poder divino a las palabras del hombre.   

 

 4. Un malentendido importante 

 

Al observar estas herejías hasta ahora, podemos ver cómo el pensamiento de la Palabra de Fe 

ha reemplazado a Cristo, el Dios-hombre, con una realidad espiritual general.  La Biblia enseña 

que en Cristo todas las cosas se mantienen unidas (Colosenses 1:17).  Esto significa que Cristo 

mismo mantiene todo junto.  Evita que todo se convierta en confusión.  Pero Word of Faith 

enseña que las leyes que gobiernan la realidad espiritual lo controlan todo.  Las Escrituras dicen 

que Cristo vino a pagar por nuestros pecados a través de su sacrificio que incluía su cuerpo.  

Después derrotó a la muerte resucitando corporalmente de la muerte.  Pero la Palabra de Fe 

enseña que solo necesitaba someterse a una muerte espiritual y recibir una resurrección 

espiritual.  La Biblia dice que pongamos nuestra fe en Cristo para recibir la salvación.  Pero la 

teología de la Palabra de Fe les dice a sus seguidores que confíen en la realidad espiritual que 

los convierte en dioses. 

 

 Finalmente nos dirigimos a la comprensión de la revelación de la Palabra de Fe. 

 

C. LAS CREENCIAS DE LA PALABRA DE FE SOBRE LA REVELACIÓN 

 

 1. El punto de vista de la Palabra de Fe sobre la revelación 

 

Finalmente, McConnell señala otra herejía del movimiento Palabra de Fe.  Sostiene una "visión 

gnóstica de la revelación, que exige la negación de los sentidos físicos y clasifica a los cristianos 

por su voluntad de hacerlo".  Muchos gnósticos promovieron la idea de la revelación que 

consistía en secretos que Dios revela a los cristianos de manera secreta.  Según McConnell, la 

teología de la Palabra de Fe tiene una comprensión similar de la revelación.  Veremos la visión 

del movimiento sobre la revelación y cómo los predicadores de la Palabra de Fe clasifican a los 

cristianos de acuerdo con ella. 

 

  un. Dos enseñanzas subyacentes 

 

 Para entender la visión del movimiento sobre la revelación, debemos notar dos partes 

de la enseñanza de la Palabra de Fe.  Primero, los predicadores de la Palabra de Fe sostienen 

una visión tricotomista del hombre.179  La tricotomía dice que el hombre consta de tres partes: 

1) cuerpo, que le da vida física a la persona; 2) alma, que le da a una persona una vida mental 

o intelectual; 3) y espíritu, que le da a una persona una vida de comunión con Dios.  De acuerdo 

con este punto de vista, una persona se relaciona con Dios solo con su espíritu.  Aunque un 

cristiano estudia y entiende la Biblia con su alma (mente o intelecto), Dios se da a conocer solo 

al espíritu humano.  Por lo tanto, al leer la Biblia, una persona no llegará a conocer mejor a 

Dios.  Más bien, la tricotomía implica que debemos buscar la revelación que Dios nos da 

 
178  Citado por Hanegraaff 26. 
179  El lector puede desear leer el curso MINTS del autor sobre la Doctrina del Hombre, Lección Dos donde 

 presenta y responde a la doctrina de la Tricotomía, 



108 
 

 
 

misteriosamente, directamente de su corazón a nuestros corazones, de su Espíritu a nuestros 

espíritus. 

  

 En segundo lugar, los predicadores de la Palabra de Fe hacen una distinción entre 

"conocimiento de los sentidos" y "conocimiento de la revelación".  El conocimiento sensorial 

viene a través de los cinco sentidos (vista, oído, gusto, tacto y olfato).  Forma la base de las 

ciencias físicas.  El alma humana analiza lo que perciben los sentidos.  A medida que este 

intelecto detecta patrones, forma hipótesis científicas.  Trata de organizar el conocimiento.  Pero 

el conocimiento de los sentidos no puede ayudarnos a conocer a Dios.  El conocimiento de la 

revelación, por otro lado, no tiene nada que ver con los cinco sentidos.  Dios se revela a sí 

mismo solo a través de este conocimiento de revelación.   

 

  b. La revelación y dos tipos de conocimiento 

 

 Esta distinción entre dos tipos de conocimiento aparece en la predicación de la Palabra 

de Fe.  Kenneth Hagin expresó este punto de vista cuando escribió: "Uno casi tiene que pasar 

por alto el cerebro y operar desde el hombre interior (el corazón o el espíritu) para realmente 

entrar en las cosas de Dios".180  Cuando se refiere a pasar por alto el cerebro, Hagin quiere decir 

recibir conocimiento de revelación.  No se refiere al conocimiento que obtenemos leyendo la 

Biblia.  Se refiere a un conocimiento interno que Dios debe comunicar directamente desde su 

corazón al espíritu de un hombre. 

 

 Los sanadores por fe demuestran lo que quieren decir con conocimiento de revelación 

cuando hablan de sanidad.  A veces citando a Kenyon, McConnell resume el punto de vista del 

pensamiento de la Palabra de Fe: 

Las personas con fe de Conocimiento Sensorial "no creen que se curan hasta que 

el dolor haya abandonado su cuerpo".  La fe verdadera negaría la "evidencia 

física" del dolor y escucharía solo la Palabra.  Esta práctica de la negación de los 

síntomas físicos ha sido fuente de mucha controversia en el movimiento de la 

fe.  Muchos han practicado tal negación hasta el punto de la muerte.181 

 

 En otras palabras, las personas que afirman curarse simplemente porque creen que la 

recibieron a menudo niegan el dolor que aún sienten.  Cuando finalmente concluyen que un 

problema físico todavía les preocupa, descubren que su enfermedad ha avanzado más allá de la 

posibilidad de tratamiento médico. 

 

 Los predicadores de la Palabra de Fe también muestran su distinción entre el 

conocimiento de los sentidos y el conocimiento de la revelación también cuando hablan del 

conocimiento perfecto.  Según ellos, uno puede recibir un conocimiento perfecto de Dios en 

esta vida.  El conocimiento sensorial tiene imperfecciones.  Pero cuando un "espíritu humano 

se abre a la revelación, se vuelve 'infalible, absolutamente infalible, en su orientación'".182  Este 

conocimiento revelador va más allá de las limitaciones de los sentidos físicos.  Con él, una 

persona tiene conocimiento directo de Dios y de la realidad espiritual. 

 

 Los teólogos de la Palabra de Fe distinguen a los cristianos que poseen conocimiento de 

la revelación y a los que no.  Aquellos que lo poseen se han convertido en "superhombres".  

Pertenecen a la "clase de los milagros".   El conocimiento de la revelación permite a los 

 
180  Citado por McConnell 104. 
181  McConnell 104. 
182  Ralph Waldo Trine, citado por McConnell 105. 



109 
 

 
 

cristianos que lo tienen convertirse en dioses.  Poseen el privilegio de pertenecer a la clase 

suprema de los cristianos.183 

 

  c. El "uso" de la revelación por parte de Benny Hinn 

 

 Benny Hinn hace afirmaciones como estas para sí mismo.  Por ejemplo, a menudo ha 

afirmado que Dios le ha hablado directamente.  Dios le dijo que comenzara las cruzadas 

mensuales en 1990.184  El Espíritu Santo le reveló que Dios originalmente creó a las mujeres 

para dar a luz de sus costados.185  Habitualmente habla con el Espíritu Santo, y que el Espíritu 

Santo le rogó a Hinn que continuara hablando con Él durante cinco minutos más.186  En 1990 

el Espíritu le dijo que Fidel Castro moriría en la década de 1990.187  Además, "el Señor también 

me dice que les diga a mediados de los 90, alrededor del 94, 95, a más tardar eso, Dios destruirá 

a la comunidad homosexual de Estados Unidos. . . .  Lo destruirá con fuego.188   

 

 Podríamos continuar con más "profecías" de Hinn.  Pero necesitamos entender el punto 

de vista que afirma darle a Hinn su autoridad.  Afirma recibir revelación de conocimiento 

directamente de Dios.  Afirma que esta revelación lo coloca en una súper clase de cristianos 

que se han convertido en dioses.  No confía en las Escrituras como base para gran parte de lo 

que afirma. 

 

 2. Evaluación de la visión de Palabra de Fe sobre la Revelación. 

 

Trágicamente, la teología de la Palabra de Fe contradice las Escrituras en su comprensión del 

conocimiento de la revelación.  Por ejemplo, Juan 1 declara que el Verbo se hizo carne y los 

apóstoles "han visto su gloria, la gloria del Unigénito, que vino del Padre, lleno de gracia y de 

verdad" (Juan 1:14).  El evangelio de Juan enfatiza que Dios se reveló a sí mismo a través del 

Hijo de Dios físico y encarnado. 

 

 1 Juan 1:1-4 deja en claro que los apóstoles declararon lo que habían oído, visto y tocado 

(una referencia a tres de los cinco sentidos).  El apóstol Juan quiere decir que los apóstoles 

informaron lo que habían visto y oído mientras vivían físicamente con Cristo.  Además, sus 

informes de eventos físicos en la vida de Jesús pueden dar la comunión con Dios que los 

predicadores de la Palabra de Fe dicen que viene solo a través del conocimiento de la revelación.  

"Os anunciamos lo que habéis visto y oído, para que también vosotros tengáis comunión con 

nosotros.  Y nuestra comunión es con el Padre y con su Hijo Jesucristo" (1 Juan 1:3). 

 

 1 Pedro 1 incluye estas notables declaraciones: 

Porque habéis nacido de nuevo, no de simiente corruptible, sino de incorruptible, 

por la palabra de Dios que vive y permanece. Para 

 "Todos los hombres son como la hierba, 

  y toda su gloria es como las flores del campo; 

 la hierba se seca y las flores caen,  

  pero la palabra del Señor permanece para siempre". 

Y esta es la palabra que os ha sido predicada.  1 Pedro 1:23-25 

 
183  McConnell 106. 
184  Hanegraaff 27. 
185  Hanegraaff 29. 
186  Hanegraaff 30. 
187  Hanegraaff 32. 
188  Hanegraaff 32-33. 



110 
 

 
 

 

 El apóstol Pedro describe la Palabra de Dios de la misma manera que los predicadores 

de la Palabra de Fe podrían describir el conocimiento de la revelación: imperecedero, vivo, 

duradero.  Pero explica que esta "palabra . . . te fue predicado".  En otras palabras, Dios no 

comunicó Su Palabra imperecedera a través de visiones milagrosas.  Los oyentes de Peter no 

necesitaban pasar por alto sus cerebros.  Más bien, Dios les habló a través de la locura de la 

predicación (1 Corintios 1:21) que los cristianos escucharon y vieron.189  Dios no se revela a sí 

mismo principalmente a través del conocimiento de revelación invisible y silencioso.  Él no 

separa el funcionamiento del cuerpo, el alma y el espíritu.  Más bien, el Espíritu Santo usa lo 

que los apóstoles oyeron, vieron y tocaron.  Él usa la Palabra inspirada que leemos.  Él usa las 

palabras que habla el pueblo de Dios.  Él usa estas cosas, que recibimos a través de nuestros 

sentidos y entendemos con nuestras mentes, para cambiar nuestros corazones y nuestras vidas.  

De esta manera Él da vida eterna y comunión con Dios. 

 

RESUMEN 

 

Comenzamos con el nombre de Benny Hinn porque un gran número de personas en todo el 

mundo lo siguen.  Pero inmediatamente conectamos a Hinn con un movimiento que incluye a 

muchos predicadores.  Explicamos cómo el movimiento al que pertenece Hinn se originó con 

raíces no cristianas. 

 

 Observamos el movimiento de la Palabra de Fe con más cuidado.  Explicamos cuatro 

herejías que proclama el movimiento.  Primero, se aferra a una visión deísta de Dios.  De 

acuerdo con esto, las leyes que Dios dio a la realidad espiritual tienen actualmente más poder 

sobre esa realidad que Dios mismo.  Los cristianos necesitan aprender a tratar esas leyes 

correctamente para recibir lo que les gustaría.  En segundo lugar, el movimiento hace 

afirmaciones sorprendentes sobre Cristo.  Dice que Cristo recibió una naturaleza demoníaca en 

la cruz.  Luego, en el infierno sufrió en su naturaleza de Satanás hasta que cumplió con todas 

las demandas de Satanás.  En ese momento, Dios le dio a Cristo una naturaleza divina.  Entonces 

Jesús resucitó de entre los muertos.  En tercer lugar, aprendimos lo que el "evangelio" de la 

Palabra de Fe promete a quienes lo siguen.  Los seguidores pueden convertirse en dioses.  Al 

igual que Dios, cuyas palabras tenían poder, los cristianos pueden tener el mismo poder a través 

de la "confesión positiva".  Finalmente, la enseñanza de la Palabra de Fe sobre la revelación 

niega la importancia de la revelación física.  Promueve una "revelación" que viene directamente 

del Espíritu de Dios al espíritu del hombre.  Este entendimiento anima a los predicadores de la 

Palabra de Fe, como Benny Hinn, a promover la "revelación" salvadora fuera de la Biblia. 

 

 Criticamos la teología de la Palabra de Fe principalmente en dos puntos.  Primero, 

reemplaza el papel de Cristo con la realidad espiritual impersonal.  Mientras que la Biblia 

enseña que Cristo mantiene todas las cosas en el mundo juntas, los predicadores de la Palabra 

de Fe señalan las leyes que gobiernan la realidad espiritual como los unificadores de todo.  En 

segundo lugar, la teología de la Palabra de Fe nos falla en entender cómo Dios usa el mundo 

físico para revelarse a nosotros.  Él se reveló a sí mismo y a su salvación cuando Cristo se hizo 

carne y cuando inspiró un libro impreso, la Biblia. 

 

PREGUNTAS 

 

 
189  Los lectores pueden desear estudiar más a fondo los medios de gracia leyendo el curso MINTS del autor 

sobre El  Doctrina de la Iglesia, Lección Cinco. 



111 
 

 
 

1. Al comienzo de la lección, enumera muchos nombres.  Escribe los nombres que 

conocías antes  leíste esta lección. 

  Nombres del movimiento Palabra de Fe: 

  Nombres de los predicadores de la Palabra de Fe: 

 

2. ¿Qué ideas consideraba el Nuevo Pensamiento como las más importantes? 

 

3. ¿Cómo influyeron los escritos de Kenyon en las iglesias? 

 

4. ¿Qué enseña sobre Dios la visión deísta de Dios de la Palabra de Fe? 

 

5. ¿Qué quiso decir Joyce Meyer cuando escribió que "Las palabras son contenedores de 

poder"? 

 

6. ¿Cómo lo explica Benny Hinn cuando las personas que piden sanidad no la reciben? 

 

7. Según la teología de la Palabra de Fe, ¿qué cambios sufrió la naturaleza de Jesús? 

 

8. Según la teología de la Palabra de Fe, ¿qué hace la fe? 

 

9. Describa los dos tipos de conocimiento de los que hablan los predicadores de la Palabra 

de Fe. 

 

10. Según esta lección, ¿cómo se revela Dios a sí mismo? 

  



112 
 

 
 

APÉNDICE A LA LECCIÓN OCHO 

 

CONVIRTIENDO LA VERDAD EN MITOLOGÍA190 

 

El siguiente cuento es una combinación de las enseñanzas erróneas de individuos 

como Joel Osteen, Joyce Meyer, Creflo Dollar, Benny Hinn, Kenneth Copeland, 

Kenneth Hagin, Frederick Price, Myles Munro, TD Jakes, Paula White, Juanita 

Bynum, John Hagee y muchos otros.  Si bien no todos los maestros de la Fe se 

aferran a todos los aspectos de esta historia, todos han hecho contribuciones 

sustanciales tanto a la producción como a la proliferación de estas aberraciones 

[enseñanzas inusuales] y herejías. 

 

 Érase una vez, hace mucho, mucho tiempo, en un planeta lejano, vivía 

un Dios bueno.  Este Dios era muy parecido a ti y a mí: un Ser que mide entre 

seis pies y dos pulgadas y seis pies y tres pulgadas de alto, pesa un par de cientos 

de libras y tiene una envergadura de unas nueve pulgadas. 

 La sabiduría y el poder de este Dios eran tan grandes que literalmente 

tenía la capacidad de hablar cosas para que existieran.  De hecho, este Dios podía 

visualizar hermosas imágenes en su mente y luego convertirlas en realidad 

utilizando un poder especial llamado la "fuerza de la fe". 

 Un día, este Dios tuvo una lluvia de ideas cósmica.  Decidió usar la 

fuerza de su fe para crear algo soberbio y especial.  Decidió traer un mundo 

completamente nuevo a la existencia.  Este no iba a ser un mundo cualquiera; 

iba a ser el mundo más fantástico imaginable.  De hecho, este mundo se volvería 

tan maravilloso que en realidad presentaría un duplicado exacto del planeta 

madre donde vivía Dios. 

 Después de visualizar cuidadosamente cada detalle de este maravilloso 

mundo, Dios entró en acción.  Liberando la fuerza de su fe como un torbellino, 

Dios habló para que existiera el planeta que veía en su mente.  ¡Y vaya, Dios 

estaba emocionado!  Mirando hacia abajo con cariño a esta nueva creación 

clásica, llamó al planeta "Tierra". 

 Y esto fue solo el comienzo.  De repente, una gran cantidad de nuevas 

ideas brillantes comenzaron a inundar la conciencia creativa de Dios.  Comenzó 

a visualizar vastos océanos y manantiales abundantes en agua.  Vio magníficas 

montañas y campos fértiles.  Su mente produjo destellos de truenos y 

relámpagos.  Plantas, flores y árboles ardían en rápida sucesión a través de Sus 

pensamientos.  Ahora, en racha, Dios comenzó a visualizar la vida repleta de 

hermosas aves y criaturas de todos los tamaños y formas imaginables. 

 Sin embargo, esto fue solo el comienzo.  Porque después de cinco días 

de vívidas visualizaciones, la mente de Dios se movió a otra dimensión.  En el 

sexto día, su imaginación se volvió loca y, en su mente, Dios vio la joya de la 

corona de su creación. 

 Arrojando toda precaución al viento, Dios habló, y de repente, del suelo 

prístino del planeta Tierra, surgió otro dios, un dios deletreado con una "g" 

minúscula, pero un dios al fin y al cabo.  A medida que la imagen de este 

pequeño dios tomaba forma, Dios vio que literalmente se había superado a sí 

 
190  Hanegraaf escribió esta historia, pero corrobora con 55 notas a pie de página incluso muchas de las frases 

de esta historia como   representaciones precisas de lo que dicen y escriben los predicadores de la 

Palabra de Fe. 



113 
 

 
 

mismo.  Porque allí, ante sus propios ojos, estaba otro dios, un duplicado exacto 

de sí mismo, incluyendo el tamaño y la forma.   

 ¡Dios finalmente lo había hecho!  Había pensado lo impensable y, por su 

palabra de fe, Dios había creado una criatura que ni siquiera estaba subordinada 

a él. 

 Y vaya, Dios siempre se alegraba.  Porque ahora tenía un colega cuya 

naturaleza era idéntica a la suya, un dios que podía pensar como Él, ser como Él 

y hacer casi, pero no todo lo que Él podía hacer.  Dios llamó a su copia al carbón 

"Adán", y le dio dominio y autoridad sobre toda la creación.  De hecho, esta 

criatura tenía tanto poder que su Creador no podía hacer nada en el reino de la 

tierra sin obtener primero su permiso. 

 ¡Adam era realmente un súper ser!  Podía volar como los pájaros y nadar 

bajo el agua como un pez.  Y eso no es todo.  Sin un traje espacial, Adam podría 

literalmente volar por el universo.  De hecho, con solo un pensamiento, 

¡literalmente podría transportarse a la luna! 

 Sin embargo, incluso después de crear un súper ser como Adán, Dios no 

estaba completamente satisfecho con sus logros.  De alguna manera, solo sabía 

que aún faltaba una pieza del rompecabezas.  Entonces, poniendo su mente a 

toda marcha, Dios comenzó a hacer una lluvia de ideas una vez más. 

 ¡Y luego, en un instante, Dios se dio cuenta!  ¿Por qué no lo había 

pensado antes?  Adán fue hecho a Su imagen, así que obviamente era tanto 

femenino como masculino, ¿verdad?  Entonces, ¿por qué no duplicar Su placer 

y duplicar Su diversión?  ¿Por qué no separar la parte masculina de la femenina? 

 ¡No queriendo perder un solo momento, Dios entró en acción!  Haciendo 

caer un sueño profundo sobre Adán, Dios lo abrió, quitó la parte femenina de la 

parte masculina e hizo un ser de belleza incomparable.  Hizo a la mujer, al 

hombre con un vientre, y llamó al hombre-vientre "Eva".   

 Esta vez Dios claramente había ido demasiado lejos: en realidad había 

traído a la existencia a los mismos seres que un día lo expulsarían del mismo 

planeta que había creado.  Por increíble que parezca, estos súper seres un día se 

volverían contra su Creador y lo relegarían al estado del mayor fracaso de todos 

los tiempos. 

 Verás, mucho antes de que Dios hubiera visualizado el planeta Tierra en 

existencia, también había creado un mundo completamente diferente lleno de 

seres llamados ángeles.  Uno de estos ángulos [sic] era un ser de una belleza y 

brillo tan impresionantes que fue llamado "Lucifer", la Estrella de la Mañana. 

 Lucifer tenía grandes ambiciones.  De hecho, quería tomar el control de 

todo lo que Dios había visualizado para que existiera; quería llegar a ser 

exactamente como el Altísimo.  Bueno, debido a su traición, Lucifer fue 

expulsado del cielo y rebautizado como "Satanás", el engañador. 

 Al caer desde el planeta madre donde vivía Dios, Satanás aterrizó en la 

réplica que Dios había hablado para que existiera.  Aterrizó en el planeta Tierra, 

el mismo planeta en el que Adán y Eva vivirían algún día.  Allí, estaba esperando 

la oportunidad de los siglos, la oportunidad de vengarse de Dios. 

 Y luego, un día, la oportunidad llamó a la puerta.  No mucho después de 

que Dios había hablado con Adán y Eva para que existieran, Satanás los vio de 

pie desnudos en medio del jardín del Edén. 

 Satanás se transformó instantáneamente en una serpiente y astutamente 

engañó a los dos pequeños dioses para que cometieran traición cósmica.  Por el 



114 
 

 
 

precio de una manzana, Adán y Eva vendieron su divinidad a Satanás.  El diablo, 

a través de Adán, se convirtió en el dios de este mundo. 

 Por desgracia, Adán y Eva no solo perdieron su naturaleza como dioses, 

sino que en realidad fueron infundidos con la naturaleza misma de Satanás.  

Adán se había convertido en la primera persona en nacer de nuevo; "nació" con 

la naturaleza de Dios y "nació de nuevo" con la naturaleza de Satanás. 

 En un instante cegador, el primer hombre y la primera mujer que habían 

vivido se transformaron de divinos a demoníacos.  Inmediatamente, se volvieron 

susceptibles al pecado, la enfermedad, el sufrimiento y, lo que es más 

importante, la muerte espiritual.  De hecho, el cuerpo de Eva, que al igual que el 

de Adán fue hecho originalmente para dar a luz de su costado, sufrió una 

transformación radical: a partir de ese momento, ella y su descendencia 

femenina darían a luz hijos de la región inferior de sus anatomías. 

 En ese fatídico momento, Adán y Eva fueron excluidos sumariamente 

del Edén, y Dios fue desterrado de la tierra.  Satanás ahora tenía derechos legales 

sobre la tierra y todos sus habitantes, y Dios se quedó afuera buscando 

desesperadamente una manera de volver a entrar. 

 Dios, en un instante, se había convertido en el mayor fracaso de todos 

los tiempos.  No solo había perdido a su ángel de mayor rango, así como al 

menos a un tercio de sus otros ángeles, sino que ahora, además, había perdido al 

primer hombre que había creado, a las primeras mujeres que había creado, ¡y 

toda la tierra y la plenitud en ella! 

 Pero como dicen en el béisbol, "¡No se acaba hasta que se acaba!" Dios 

aún no estaba listo para tirar la toalla.  Tenía esa actitud ganadora y se negó a 

dejarlo ir.  Al darse cuenta de que necesitaba la invitación del hombre para 

volver a la tierra, Dios inmediatamente se puso a trabajar.  Y después de miles 

de años, Dios finalmente encontró a un "anciano" llamado Abraham, quien 

mordió el anzuelo y se convirtió en el vehículo a través del cual Dios, si tenía 

suerte, algún día podría recuperar el universo que había perdido. 

 Verá, a través de Abraham eventualmente vendría un Segundo Adán que 

revertiría las consecuencias del engaño de Satanás.  Este Adán, si todo salía 

según lo planeado, devolvería al hombre su divinidad y a Dios su buena tierra. 

 Bueno, con el tiempo, Dios hizo que Abraham hiciera un trato con él.  

De hecho, Dios y Abraham se convirtieron en hermanos de sangre y forjaron un 

pacto que le daría a Abraham salud y riqueza, y recuperaría para Dios un punto 

de apoyo en el mundo que Él había creado.  El plan de Dios era hacer de 

Abraham el padre de todas las naciones y producir de su simiente otro Adán que 

recuperaría el territorio que se perdió por el primer Adán. 

 Al cumplir su palabra, Dios hizo a Abraham muy, muy rico.  Y luego, 

una vez más, procedió a visualizar.  A través de la mente de Dios corrieron 

imágenes de un nuevo Adán, un hombre que un día le devolvería el lugar que le 

correspondía en el universo, y que desterraría para siempre a su archirrival, 

Satanás, del reino. 

 ¡Y luego sucedió!  Un buen día, la imagen de este Salvador se fusionó 

en la mente de Dios.  Sin dudarlo, Dios comenzó a hablar a la existencia de la 

imagen del redentor que había pintado en el lienzo de Su conciencia.  

Emocionado, Dios confesó positivamente: "¡El Mesías viene, el Mesías viene!" 

 Mientras el Espíritu de Dios se cernía sobre una mujercita llamada 

María, la confesión comenzó a tomar forma ante sus propios ojos.  La Palabra 



115 
 

 
 

hablada se convirtió en piernas, brazos, ojos y cabello.  Y luego, ¡listo!  Allí, 

ante los propios ojos de Dios, emergió el cuerpo del Segundo Adán. 

 El segundo Adán fue llamado Jesús.  Y como descendiente de Abraham, 

Jesús era rico y próspero.  Vivía en una casa grande, manejaba mucho dinero e 

incluso vestía ropa de diseñador.  De hecho, Jesús era tan rico que en realidad 

necesitaba un tesorero para llevar la cuenta de todo su dinero. 

 Jesús, que era un genio en hablar las cosas para que existieran, mostró a 

sus discípulos cómo dominar el arte de la confesión positiva.  Así, ellos también 

experimentaron una salud ilimitada y una riqueza ilimitada.  El hecho es que 

algunos de sus seguidores se dieron cuenta tan bien que se hicieron ricos más 

allá de la comprensión.  El apóstol Pablo, por ejemplo, tenía tanto dinero que los 

funcionarios del gobierno trabajaban febrilmente para tratar de sacarle un 

soborno. 

 Jesús también venció todos los trucos y tentaciones que Satanás pudo 

lanzarle.  A pesar del hecho de que nunca afirmó ser Dios, Jesús tuvo éxito en 

vivir una vida de perfección sin pecado.  Cuando todo estuvo dicho y hecho, 

Jesús pasó la prueba de que el primer Adán había fallado. 

 Y luego, en la flor de su vida, Jesús entró en un jardín, un jardín muy 

parecido al Edén, donde el primer Adán había perdido su divinidad.  En este 

jardín, llamado Getsemaní, Jesús entró en las etapas finales de un proceso que 

lo transformaría de un hombre inmortal a un ser satánico y, a su vez, recrearía a 

los hombres como pequeños dioses que ya no estarían sujetos al flagelo del 

pecado, la enfermedad y el sufrimiento. 

 Como parte del proceso, Jesús tendría que morir una doble muerte en la 

cruz.  Tendría que morir tanto espiritual como físicamente.  Si la muerte física 

hubiera sido suficiente, los dos ladrones en la cruz podrían haber expiado los 

pecados de la humanidad.  No, la verdadera clave fue la muerte espiritual y el 

sufrimiento en el infierno 

 Y entonces, un día, sobre una cruel cruz, el Cristo de cristal, el dechado 

de la virtud, se transformó en un demoníaco profanado.  El cordero se convirtió 

en serpiente y fue introducido en las entrañas mismas de la tierra.  Allí, Cristo 

fue torturado por Satanás y sus secuaces.  Y todo el infierno se rió. 

 Sin embargo, Satanás no sabía que la última risa sería sobre él.  Porque 

así como Adán había caído en la trampa de Satanás en el Edén, ahora Satanás 

había caído en la trampa de Dios en el infierno. 

 Verás, Satanás lo había arruinado por un tecnicismo.  Había arrastrado a 

Jesús al infierno ilegalmente.  La verdad es que Satanás se había olvidado por 

completo de tomar en consideración el hecho de que Jesús no había pecado 

realmente.  Verá, Jesús simplemente se había convertido en pecado como 

resultado del pecado de otros.  Por desgracia, Satanás y sus huestes demoníacas 

habían torturado al pequeño espíritu demacrado, derramado y gusano de Cristo 

sin derechos legales. 

 Y esta era exactamente la apertura que Dios había estado buscando.  

Entonces, aprovechando el momento, Dios habló Sus palabras llenas de fe en las 

entrañas de la tierra.  De repente, el espíritu retorcido y atormentado por la 

muerte de Jesús comenzó a llenarse y volver a la vida.  Comenzó a parecerse a 

algo que el diablo nunca había visto antes. 

 Allí, en la siniestra presencia del maligno mismo, Jesús comenzó a 

flexionar sus músculos espirituales.  Mientras una horda de demonios 

lloriqueantes miraba, Jesús azotó al diablo en su propio patio trasero.  Le 



116 
 

 
 

arrebató las llaves a Satanás y emergió del infierno como un hombre nacido de 

nuevo. 

 Dios había llevado a cabo el golpe de los siglos.  No solo había engañado 

a Satanás para que saliera de su señorío, usando a Jesús como cebo, sino que 

también había atrapado a Satanás en un tecnicismo a través del cual Jesús podría 

nacer de nuevo. 

 ¡Pero eso no es todo!  Verás, debido a que Jesús fue recreado de un ser 

satánico a una encarnación de Dios, tú también puedes convertirte en una 

encarnación, ¡tanto una encarnación como Jesucristo de Nazaret!  Y, como 

encarnación de Dios, puedes tener salud ilimitada y riqueza ilimitada: un palacio 

como el Taj Mahal con un Rolls Royce en la entrada de tu casa.  Y si pudiera 

sorprenderte (y tal vez debería), ¡tú, amigo mío, eres un pequeño mesías 

corriendo por la tierra! 

 Todo lo que se necesita ahora es reconocer tu propia divinidad.  Tú 

también puedes aprovechar la fuerza de la fe.  Nunca más tendrás que orar: 

"Hágase tu voluntad".  Más bien, tu palabra es un mandato de Dios.  

Simplemente usando tu lengua, literalmente puedes hablar lo que desees para 

que exista; Y luego podrás vivir felices para siempre en este planeta de 

prosperidad. 

Fin191 

 

 

 
191  Hanegraaff 1-6.   



117 
 

 
 

CONCLUSIÓN 
 

Este curso sobre la Doctrina de las Escrituras consta de tres secciones básicas.  Primero, 

presenta la enseñanza bíblica básica sobre cómo Dios se revela a nosotros.  Entonces, el curso 

introduce el tema de la revelación de Dios (Lección Uno).  A pesar de nuestra incapacidad para 

nombrar adecuadamente las formas en que Dios se revela, las Escrituras se refieren a la 

revelación de Dios a través de la creación y a través de Su Palabra.  Luego introdujimos más 

cuidadosamente el tema de la revelación especial, que nos lleva a las Escrituras (Lección Dos).  

Vimos en la Biblia misma la enseñanza de la inspiración de la Biblia.  Ningún otro libro posee 

esta cualidad de inspiración de Dios. 

 

 A continuación, exploramos algunas de las consecuencias de la inspiración.  Discutimos 

la historia de la Biblia (Lección Tres).  Dios inspiró la Biblia para contarnos perfectamente la 

historia de sus actos que salvan a su pueblo de sus pecados.  Esta historia se centra en la vida y 

la obra salvadora de Jesucristo.  Incluso las partes que no presentan directamente la vida y la 

obra de Jesús nos hacen entenderlo con mayor claridad.  También aprendimos que Dios ha 

preservado Su Palabra inspirada a lo largo de los siglos (Lección Cuatro).  Resumimos muy 

brevemente el trabajo de la crítica textual.  A pesar de los muchos métodos por los cuales las 

personas han manejado la Palabra de Dios durante muchos años, hoy tenemos la Palabra 

inspirada de Dios.  Observamos la confiabilidad de la Palabra de Dios (Lección cinco).  

Explicamos el significado de la infalibilidad e infalibilidad de la Biblia.  Reconocimos que 

muchos no están de acuerdo con la infalibilidad y la infalibilidad.  Así que respondimos algunas 

de las razones por las que la gente ha dicho que la Biblia tiene errores.  Esperamos que la forma 

en que hemos respondido a algunos de los argumentos en contra de la Biblia anime a los 

estudiantes a desconfiar de otros argumentos en contra de ella que no tuvimos suficiente espacio 

para mencionar.  También exploramos las implicaciones de la inspiración que los teólogos han 

llamado las perfecciones de la Biblia (Lección Seis).  Incluyen autoridad, necesidad, claridad y 

suficiencia.  Observamos la historia que impulsó a los protestantes a insistir en estas 

perfecciones. 

 

 Finalmente, exploramos los intentos de ver la Biblia de manera diferente a la posición 

protestante histórica de este curso.  Describimos los apócrifos y dimos algunas razones por las 

que la Iglesia Católica Romana ha agregado libros apócrifos a su lista del canon (Lección siete).  

Resumimos las razones de la historia para rechazar esta adición católica romana a las Escrituras.  

También resumimos las enseñanzas de la teología de la Palabra de Fe (Lección Ocho).  Esta 

visión distorsionada de la realidad espiritual ataca indirectamente la utilidad de la Biblia.  

Mostramos a partir de las Escrituras cómo Dios da salvación a través del Cristo encarnado.  

También la Biblia, como un libro físico, informa cómo los apóstoles de Cristo se encontraron 

con Cristo físicamente.  La historia de salvación de Dios y su método para darnos esa historia 

incluyen su uso de la creación física. 

 

 Creemos que este curso sobre las Escrituras ha abordado muchas de las preguntas sobre 

las Escrituras que enfrentarán al leer sobre el tema de las Escrituras.  Oramos para que Dios use 

este curso para fortalecer la fe de los estudiantes en la Palabra de Dios y en el Hijo de Dios. 

 





119 
 

 
 

SUPLEMENTO AL MANUAL DEL COORDINADOR 
 

1. CÓMO USAR ESTE SUPLEMENTO 

 

Este Suplemento difiere de los Manuales del Coordinador que han aparecido al final de otros 

cursos de MINTS.  Dado que MINTS diseña todos sus cursos para incluir las mismas 

características básicas, cada Manual del Coordinador ha duplicado gran parte del material que 

se encuentra en otros.  Por lo tanto, este suplemento proporciona solo el material que este curso 

necesita de manera única.  Informaremos a los coordinadores sobre la información que 

necesitarán encontrar en los manuales del coordinador de otros cursos.  Posiblemente MINTS 

proporcionará un Manual del Coordinador de Inglés General en un futuro próximo. 

 

2. LA IMPORTANCIA DE ESTE CURSO 

 

El prefacio de este curso enfatiza la importancia del curso.  Esperamos que los coordinadores 

también entiendan la importancia.  Los cristianos necesitan una comprensión equilibrada de la 

Revelación General y Especial.  Cuando entendemos que la creación revela la gloria del Dios 

soberano que la creó, nos protegemos del peligro constante del panteísmo que identifica esa 

creación como Dios.  Si entendemos la diferencia entre la Revelación General y la Revelación 

Especial, recordaremos que sólo las Escrituras pueden enseñarnos infaliblemente acerca de 

nuestro pecado y del don de la salvación de Cristo.   

 

 Los cristianos también necesitan una comprensión equilibrada de la inspiración de la 

Biblia. Cuando los cristianos no ven los estilos personales de los autores humanos en los libros 

de la Biblia, pueden perder un elemento importante del significado de un pasaje.  Además, la 

historia nos muestra que cuando los teólogos y las iglesias pierden la confianza en las palabras 

de las Escrituras, eventualmente predican otro evangelio, un evangelio humano, que el apóstol 

Pablo prohíbe (Gálatas 1:6-10).  Por lo tanto, una comprensión bíblica de las Escrituras 

mantendrá a la iglesia en la fe cristiana histórica.  Ayudará a asegurar que la iglesia predique el 

único evangelio que rescata a los pecadores de sus pecados. 

 

3. MATERIALES GENERALES PARA COORDINADORES 

 

Alentamos a los coordinadores a consultar otros cursos escritos por este autor.  Los 

coordinadores encontrarán útiles los siguientes temas: 

un. Ayudas para coordinadores 

Formulario 1  Responsabilidades de los coordinadores 

Formulario 2  Introducción al plan del curso de MINTS 

Formulario 3  Planifique las cuatro sesiones de seguimiento 

Formulario 4  Evaluación de ensayos 

Formulario 5  Registro de clase 

Formulario 6  Evaluación Pedagógica del Instructor 

b. Formularios para estudiantes 

Formulario 7  Formulario para leer informes 

Formulario 8  Pautas para escribir un ensayo 

Formulario 9  Guía para la página de título y la tabla de contenido 

Formulario 10 Evaluación del curso por parte de los estudiantes 

  



120 
 

 
 

4. PREGUNTAS Y RESPUESTAS DE LA LECCIÓN 

 

Lección uno 

 

1. ¿Qué queremos decir con teología natural? 

La teología natural se refiere al intento de estudiar a Dios sin estudiar la revelación. 

 

2. ¿Qué queremos decir con la incomprensibilidad de Dios? 

Debido a los límites de nuestras mentes humanas, nunca podemos entender 

completamente a Dios.  Además, nunca podemos entender completamente nada sobre 

Dios. 

 

3. ¿A qué conclusión llegan muchas religiones cuando llaman a Dios "totalmente oculto" 

o "totalmente otro"? 

Significan que no podemos saber realmente nada acerca de Dios. 

 

4. ¿Qué quieren decir los teólogos cuando dicen que podemos tener un conocimiento real 

de Dios? 

Significan que Dios nos da un conocimiento limitado pero verdadero de sí mismo.  Por 

lo tanto, nuestro conocimiento de Dios no nos engaña.  Más bien, nos da la verdad 

sobre Él. 

 

5. ¿Qué queremos decir con revelación general? 

La revelación general se refiere al uso de la creación por parte de Dios para revelar 

su divinidad, sabiduría y poder personalmente a todas las personas, hechas a su 

imagen.   

 

6. Haz una lista de tres cosas que el Salmo 19 nos dice acerca de la revelación general. 

1) Toda la creación declara la gloria de Dios;  

2) Dios se revela continuamente a través de la creación; y 

3) Dios usa la creación para revelarse a cada persona. 

 

7. Haga una lista de dos cosas que Romanos 1:19, 20 enseña acerca de la revelación 

general. 

 1) Dios se revela claramente a través de las cosas que hizo; y 

 2) La gente entiende claramente la divinidad y el poder de Dios a través de las 

cosas que Él hizo. 

 

8. ¿Qué queremos decir con revelación especial? 

La revelación especial se refiere a las palabras y acciones de Dios que usó para revelar 

su salvación para los pecadores.  Él nos revela estas palabras y acciones hoy solo en 

la Biblia. 

 

9. ¿Qué ha usado Dios para dar a la humanidad una revelación especial? 

Ha usado teofanías (sus apariciones personales), milagros (obras que demostraron su 

poder divino) y palabras personales (que habló directamente a individuos o habló a 

través de profetas y apóstoles).  Él dio todo este tipo de revelación especial en el 

ministerio de Cristo en la tierra. 

 

10. ¿Por qué necesitamos revelación especial? 



121 
 

 
 

Debido al pecado, malinterpretamos la revelación que da la revelación general.  

También necesitamos una revelación especial para aprender acerca de la única 

salvación que Dios ofrece a los pecadores, la salvación que Él completó en la vida, 

muerte y resurrección de Jesucristo. 

 

Lección dos 

 

1. ¿Qué enseña 2 Pedro 1:20, 21 acerca de la inspiración de la Biblia? 

Dios el Espíritu Santo inspiró a los autores humanos cuando escribieron los libros de 

la Biblia. 

 

2. ¿Qué enseña 2 Timoteo 3:16, 17 acerca de la inspiración de la Biblia? 

El Espíritu Santo inspiró el texto de la Biblia para que Dios hablara cada palabra de 

ella. 

 

3. Enumere y explique los tres puntos de vista diferentes de la Inspiración. 

un. El punto de vista mecánico dice que el Espíritu Santo inspiró solo el Mensaje de 

texto de la Escritura. 

b. El punto de vista dinámico dice que el Espíritu inspiró solo a los Autores de la 

Escritura. 

c. El punto de vista orgánico dice que Dios inspiró todo el proceso para que Él 

moviera el Autores y aseguró que el Mensaje de texto de la Escritura presenta 

plenamente la Palabra de Dios. 

 

4. ¿Qué significa la lección cuando dice que la inspiración de las Escrituras nos muestra 

el patrón de la encarnación? 

La encarnación enseña que el Hijo eterno de Dios se agregó a sí mismo nuestra 

humanidad.  Como resultado, hoy Él posee en una persona divina una naturaleza 

humana y divina.  La inspiración de las Escrituras enseña que la Palabra de Dios se 

reviste de nuestra humanidad.  La Biblia posee tanto las características del lenguaje 

humano como el lenguaje divino.  Aunque la Biblia se dirige a nosotros con palabras e 

idiomas que podemos entender, nos habla con la autoridad y la fidelidad de Dios. 

 

5. ¿Qué enseña el punto de vista de la "inspiración limitada" o "parcial"? 

Enseña que Dios inspiró solo las partes de las Escrituras que revelan el mensaje de las 

Escrituras.  Por lo general, los seguidores de este punto de vista dicen que Dios inspiró 

la Biblia solo cuando nos revela la salvación de Dios. 

 

6. Explique lo que Jesús dijo en Mateo 5:17, 18 y muestre cómo contradice la enseñanza 

de la inspiración limitada. 

Jesús dijo que vino a cumplir las letras más pequeñas y cada trazo de una pluma del 

Antiguo Testamento.  Esto nos muestra que Cristo vio cada detalle del Antiguo 

Testamento como la Palabra de Dios 

 

7. ¿Cómo demuestra el apóstol Pablo su creencia en la inspiración verbal? 

Un ejemplo: En Gálatas 3:16 dice que Dios hizo su promesa a la simiente de Abraham, 

no a las simientes.  Esto significa que Pablo consideró cada palabra significativa e 

inspirada. 

 

8. ¿Cómo afirma a menudo el Antiguo Testamento ser la Palabra de Dios? 



122 
 

 
 

Llama a sus palabras las palabras de Dios en más de 2000 lugares. 

 

9. ¿Cómo llama el Nuevo Testamento al Antiguo Testamento la Palabra de Dios? 

Con frecuencia cita el Antiguo Testamento y lo introduce diciendo "Dios dice", o el 

Espíritu dice".  A veces cita lo que Dios dice y lo introduce con: "La Escritura dice".  

Asume que Dios dice lo que dice la Escritura. 

 

10. ¿Dónde muestra el Nuevo Testamento que también pertenece a la Palabra de Dios? 

En 2 Pedro 3:15-17 el apóstol Pedro llama a las cartas de Pablo "Escritura".  Así que 

incluye las cartas de Pablo cuando menciona la Palabra de Dios. 

 

Lección tres 

 

1. ¿Qué queremos decir cuando decimos que la Biblia consiste principalmente en dos 

formas básicas de literatura: narrativas y discursos? 

 La mayor parte de la Biblia consiste en historias e instrucción. 

 

2. ¿Qué dos acontecimientos, que involucran a toda la raza humana, demuestran la 

decadencia espiritual de la humanidad al comienzo de Génesis? 

 Dos eventos: 1) el diluvio, por el cual Dios casi destruyó a la raza humana debido a su 

violencia y pecado, y 2) la torre de Babel, donde Dios dispersó a la humanidad porque 

la gente había tratado de reemplazar a Dios. 

 

3. ¿Cómo se referían las promesas de Dios a Abraham con Cristo? 

 Podemos mencionar tres elementos de las promesas de Dios: 1) la tierra prometida 

representaba el hogar celestial que Cristo da a los creyentes; 2) los muchos hijos de 

Abraham se referían a aquellos de todas las naciones que creen en Cristo; y 3) la 

bendición de Dios a todas las naciones en Abraham se refería a Cristo, la descendencia 

de Abraham, como la fuente de bendición salvadora para todos los creyentes. 

 

4. ¿Cómo enseñaron las vidas de los descendientes inmediatos de Abraham acerca de 

Cristo y Sus seguidores? 

 1) El nacimiento milagroso de Isaac apuntó al nacimiento milagroso de Cristo y de 

todos los cristianos; 2) La elección de Jacob por parte de Dios apunta a Su elección de 

verdaderos creyentes; y 3) la vida de José mostró que un miembro del pueblo de Dios 

(Cristo) soportó el rechazo del pueblo para salvarlo de la muerte. 

 

5. ¿Qué dio Dios durante el ministerio de Moisés para enseñar acerca de lo que Cristo 

haría? 

 La lección menciona solo algunos ejemplos.  Incluyen: 1) el éxodo de Egipto cuando 

Dios castigó a los egipcios con juicios y perdonó a Israel debido al cordero que tomó 

el lugar de los israelitas; 2) el sacerdocio, que ofrecía sacrificios por los pecados del 

pueblo, como Cristo se ofreció a sí mismo por los pecados de su pueblo; 3) el Día de la 

Expiación, cuando un macho cabrío recibió los pecados del pueblo y luego se fue al 

desierto donde el pueblo nunca más lo vio; 4) el tabernáculo que simbolizaba la vida 

de Dios con su pueblo, como lo hizo Cristo cuando vino. 

 

6. ¿Qué promesa le dio Dios a David que hablaba de Cristo? 

 Dios prometió que el hijo de David se sentaría en el trono para siempre.  Esta promesa 

se refería en última instancia a Cristo. 



123 
 

 
 

 

7. ¡Qué diferencias existían entre los reyes de Israel y los reyes de Judá!  ¿Cómo enseñaron 

estos acerca de Cristo? 

 Ninguno de los reyes de Israel amaba a Dios; algunos de Judá lo hicieron.  Israel cayó 

en el pecado y el cautiverio.  Pero Dios perdonó a Judá porque había prometido que el 

hijo de David siempre gobernaría.  La mayor permanencia de los reyes de Judá 

indicaba que el Hijo de David, Cristo, gobernaría permanentemente. 

 

8. ¿En qué se diferenciaban entre sí los ministerios de los profetas anteriores y de los 

profetas posteriores? 

 Los profetas anteriores hablaron de los problemas que Dios tenía con el pueblo y sus 

reyes; Ordenaron al pueblo que se arrepintiera.  Pero los profetas posteriores 

comenzaron a escribir sus mensajes para que los tengamos en los libros de la Biblia; no 

esperaban que la gente se arrepintiera.  Estos profetas posteriores hablaron cada vez más 

del futuro, cuando Cristo vendría y volvería los corazones de las personas hacia Él. 

 

9. ¿Cómo enseñó el Nuevo Testamento que Cristo vino a cumplir el Antiguo Testamento? 

 El Nuevo Testamento hace esto de varias maneras: 1) Afirma que Cristo cumplió las 

promesas de Dios; 2) Los apóstoles del Nuevo Testamento se basaron en el Antiguo 

Testamento a menudo para probar sus enseñanzas; 3) Contiene la historia de Lucas 24 

donde Jesús repite que vino a cumplir todas las porciones del Antiguo Testamento. 

 

10. ¿Cómo estableció el ministerio de los apóstoles la iglesia en Cristo? 

 En Hechos, los apóstoles sirvieron como testigos de Cristo cuando predicaron el 

evangelio y formaron iglesias.  En sus cartas conectaron tanto sus enseñanzas como 

sus mandamientos con la vida y el sacrificio de Cristo. 

 

Lección cuatro 

 

1. ¿Qué han escrito Bart Ehrman y otros sobre la doctrina de la inspiración de las 

Escrituras? 

Que no nos ayuda hablar de inspiración bíblica.  Da un par de razones: 1) no tenemos 

los escritos originales, y 2) las copias manuscritas contienen tantos errores que no 

podemos saber lo que decían los escritos originales. 

 

2. ¿Qué dos superficies de escritura usaban los escritores antiguos?  Explique por qué los 

escribas necesitaban escribir copias de sus manuscritos. 

Los escritores escribieron en papiro (una página similar al papel que la gente hacía 

con una planta que crecía a lo largo del río Nilo) y pergamino (pieles de animales 

tratadas).  Estos materiales se deterioraron.  Entonces, los manuscritos que los 

escritores escribieron en ellos eventualmente necesitaron copias para reemplazarlos. 

 

3. ¿Qué dos tipos de estilos de escritura usaban los escribas para escribir manuscritos del 

Nuevo Testamento?  ¿Qué ventajas tenía uno de ellos sobre el otro? 

Primero escribieron las Escrituras con letras inconexas, llamadas unciales.  Más tarde 

escribieron en un estilo cursivo (con letras conectadas) llamado minúsculos.  La 

minúscula tenía la ventaja de ocupar menos espacio en el manuscrito.  Por lo tanto, 

estos manuscritos pesaban menos.  Además, un escriba podría escribir la escritura 

minúscula más rápidamente.  Esta combinación de factores hizo que los manuscritos 

minúsculos fueran más asequibles que los manuscritos unciales. 



124 
 

 
 

 

4. Explique por qué podrían producirse errores en la copia en los scriptoria. 

En los scriptoria, un lector leía un manuscrito antiguo; los escribas escribieron lo que 

le oyeron leer.  Pero un escriba podría perderse una palabra que el lector leyó.  O 

podría escribir una palabra que sonara igual pero tuviera una ortografía diferente.  

Estas razones forman solo dos ejemplos de cómo los escribas pueden cometer errores. 

 

5. ¿Qué causas de errores dio Metzger en su lista de razones? 

(Los estudiantes deben escribir al menos 3 de estos). Cambios no atendidos debido a: 

mala vista, mala audición, memoria fallida o una conclusión errónea sobre lo que 

significaba una corrección en el margen.  Cambios intencionados debido al deseo de: 

corregir la ortografía o la gramática, hacer que un versículo concuerde con otro, 

aclarar agregando un detalle faltante y explicar la geografía o la historia que implica 

el texto. 

 

6. Escriba el propósito de la crítica textual. 

Determinar la redacción original más fiable de un texto. 

 

7. ¿En qué tres tipos de fuentes se basan los críticos textuales para hacer sus juicios sobre 

una variante en un manuscrito? 

Manuscritos de la Biblia, traducciones de la Biblia, citas de la Biblia. 

 

8. ¿Por qué los críticos textuales creen que "en Roma" pertenece a Romanos 1:7? 

La mayoría de los manuscritos que incluyen el versículo incluyen "en Roma". 

 

9. ¿Qué quiere decir Kruger cuando escribió que "el texto original se conserva (en alguna 

parte) en la tradición textual general"? 

Que en la gran abundancia de manuscritos que existen podemos encontrar las palabras 

que Dios inspiró. 

 

10. ¿Qué dice Kruger (y muchos otros eruditos) sobre la gran mayoría de las variantes de 

las Escrituras? 

Las variantes en su mayoría dan cambios pequeños e insignificantes.  Los eruditos 

pueden descartar la mayoría de los cambios que afectan el significado debido a factores 

obvios.  Los pocos casos en los que parece posible más de una variante no afectan las 

doctrinas importantes de las Escrituras. 

 

Lección cinco 

 

1. ¿Cómo definió esta lección la inerrancia bíblica y la infalibilidad bíblica? 

 Define la infalibilidad bíblica en el sentido de que la Biblia no tiene errores.  Define la 

infalibilidad bíblica en el sentido de que la Biblia no puede contener errores porque 

proviene de Dios. 

 

2. ¿Qué enfoque para definir la inerrancia bíblica debemos evitar?  ¿Qué enfoque debemos 

seguir? 

Debemos evitar el enfoque que define la inerrancia bíblica antes de saber lo que dice 

la Biblia y cómo habla.  Debemos definir la infalibilidad de la Biblia solo después de 

conocer la forma en que habla la Biblia. 

 



125 
 

 
 

3. Frame dice que los errores surgen de dos fuentes.  ¿Qué dice entonces acerca de la 

Biblia? 

 El error proviene del engaño y la ignorancia.  Pero Dios no miente.  Además, Dios no 

ignora nada.  Luego la Palabra de Dios no contiene errores. 

 

4. ¿Qué dos cuestiones plantean los críticos con respecto al viaje de Jesús a Jericó?  ¿Cómo 

responde Young a sus acusaciones de errores en la Biblia? 

 1) Mateo y Marcos dicen que la historia tuvo lugar cuando Jesús partió de Jericó.  

Lucas dice que ocurrió cuando Jesús se acercaba a Jericó.  2) Mateo se refiere a dos 

ciegos.  Marcos y Lucas mencionan solo uno.  Con respecto a estos, Young dice: 1) 

Mateo y Marcos pueden referirse al sitio del Antiguo Testamento de Jericó y Lucas 

puede referirse a un sitio del Nuevo Testamento.  Si lo hicieron, tal vez Jesús dejó un 

lugar y se acercó al otro; y 2) aunque Marcos y Lucas se refieren a un ciego, también 

podría haber habido otro. 

 

5. ¿Cómo responde Young a la dificultad que tienen los eruditos con el diferente orden de 

los eventos que rodean el nombramiento de Jesús de los doce apóstoles? 

 Cada escritor de evangelios escribió su evangelio del ministerio de Jesús de manera 

diferente a los otros escritores de evangelios.  A veces, para ayudarnos a ver su 

perspectiva única sobre Jesús, un autor reorganizó el orden de las historias que incluye.  

La inerrancia no requiere que creamos que la Palabra de Dios siempre cuenta historias 

consecutivamente. 

 

6. ¿Qué aprendemos de la conversación que Jesús tuvo con el joven rico? 

 La lección hace al menos estos dos puntos: 1) que a menudo los escritores de los 

evangelios acortaron las conversaciones que Jesús tuvo con la gente, y 2) que los 

escritores de los evangelios incluyen partes de la conversación original que coinciden 

con el tema que el escritor quiere enfatizar. 

 

7. ¿Qué sucede cuando sumamos los años de los reyes de Israel desde Jehú hasta la caída 

de Israel y cuando sumamos los años desde la reina de Judá, Atalía, hasta el sexto año 

de Ezequías?   

 Estas dos secciones de la historia duraron la misma cantidad de tiempo.  Sin embargo, 

cuando sumamos los años, como los informa 2 Reyes, Judá tuvo más de 22 años más 

que Israel. 

 

8. ¿Por qué parece que la Biblia da números contradictorios con respecto a la duración del 

reinado de Nadab? 

 Cuando comparamos dos versículos, concluimos que Nadab gobernó solo por un año.  

Sin embargo, un versículo dice que gobernó durante dos años.  Este aparente 

desacuerdo surgió porque Judá e Israel contaron los años de los reyes de manera 

diferente. 

 

9. ¿Qué quiso decir Edwin Thiele con citas duales? 

 Podemos definir la datación dual como la práctica de fechar el comienzo del gobierno 

de un rey desde dos puntos de partida diferentes. 

 

10. ¿Por qué negamos que Marcos cometió un error en Marcos 1:2, 3? 



126 
 

 
 

 Marcos afirma citar a Isaías.  Pero primero cita a Malaquías antes de citar a Isaías.  

Creemos que hizo de la cita de Isaías la principal.  Pero lo introdujo con una cita de 

Malaquías. 

 

Lección seis 

 

1. ¿Qué querían decir los protestantes cuando hablaban de las "perfecciones" de las 

Escrituras? 

 Los protestantes hablaron en contra de la teología de la Iglesia Católica Romana, que 

decía que las Escrituras permanecían incompletas.  Dijo que la Biblia necesita que la 

iglesia complete su enseñanza y claridad.  Pero los protestantes enfatizaron que las 

Escrituras tienen autoridad sobre la iglesia.  Llamaron a las Escrituras "perfectas", 

que significa completo o terminado. 

 

2. Resuma los puntos de vista evangélicos y tradicionalistas de la autoridad de las 

Escrituras. 

 El punto de vista evangélico (el punto de vista de la mayoría de los protestantes) dice 

que las Escrituras tienen autoridad para interpretar las Escrituras.  Las Escrituras 

tienen la autoridad para corregir la interpretación de las Escrituras por parte de la 

iglesia.  El punto de vista tradicionalista (el punto de vista de los católicos romanos y 

algunas iglesias "altas") dice que la iglesia es la madre de las Escrituras.  La Biblia 

necesita la tradición oficial de la iglesia para mayor claridad y para permitirnos 

interpretar las Escrituras correctamente. 

 

3. Resuma los puntos de vista subjetivistas y bíblicos de la autoridad de las Escrituras. 

 El punto de vista subjetivista (el punto de vista de los liberales) dice que las Escrituras 

tienen la autoridad que la razón y la creencia humanas dicen que pueden tener.  Este 

punto de vista eleva la mente humana por encima de las Escrituras como el punto de 

vista tradicionalista eleva a la iglesia por encima de las Escrituras.  Creemos que el 

punto de vista evangélico es el punto de vista bíblico. 

 

4. Enumere al menos tres razones que los teólogos dan para la necesidad de las Escrituras. 

 Necesitamos las Escrituras: 1) para conocer el evangelio; 2) guardar la Palabra de 

Dios preservada a través de las generaciones; 3) usar cuando proclamamos el 

evangelio a todo el mundo; y 4) existir fuera de nuestras mentes para que pueda 

permanecer libre de nuestros prejuicios y deseos. 

  

5. ¿Qué creían los anabautistas en lugar de la necesidad de las Escrituras? 

 Siguieron lo que llamaron la "luz interior".  Creían que el Espíritu Santo habla 

directamente al corazón de una persona y que Él no usa las Escrituras para hacer esto.  

Así que el Espíritu, desde este punto de vista, no necesita las Escrituras para guiarnos. 

 

6. ¿Dónde enseña la Escritura su necesidad? 

 Aquí hay varios lugares: 1) en Romanos 10:13-15 que dice que la fe viene del oír y el 

oír viene de la Palabra de Dios; 2) en Romanos 1:16, 17 que dice que el evangelio 

manifiesta el poder de Dios para la salvación; 3) 2 Timoteo 4:2 donde Pablo le ordena 

a Timoteo que predique la Palabra; y 4) 1 Pedro 1:23-25 que dice que la Palabra de 

Dios nos hace nacer de nuevo.  Todo esto enfatiza el papel vital de las Escrituras en la 

llegada de una persona a la fe y a la nueva vida.  Podríamos agregar Mateo 4:4, Juan 

14:15; y 2 Juan 6 que nos dicen que necesitamos las Escrituras para vivir en comunión 



127 
 

 
 

con Cristo.  También podríamos agregar 1 Tesalonicenses 4:15-17 que nos muestra 

que necesitamos las Escrituras para conocer nuestra esperanza cristiana. 

 

7. ¿Cómo respondería a las personas que dicen que la claridad de las Escrituras significa 

que todos pueden entender las Escrituras con claridad? 

 Incluso el apóstol Pedro dijo que algunos de los escritos de Pablo son difíciles de 

entender (2 Pedro 3:16).  Además, si las Escrituras siempre hablaran claramente, no 

nos dirían que necesitamos maestros de la Palabra (ver Tito 2). 

 

8. ¿Qué queremos decir con la suficiencia de las Escrituras? 

 No queremos decir que la Biblia dice todo lo que necesitamos saber sobre todo.  Más 

bien, nos da todo lo que necesitamos para conocer a Dios y obedecerle.   

 

9. Si Dios nos dio una Biblia suficiente, ¿qué podemos agregarle? 

 Nada.  Podemos obtener otros tipos de conocimiento, pero no podemos llamar a nada 

fuera de la Biblia, la Palabra de Dios. 

 

10. ¿De qué confianza nos protegen la suficiencia, la claridad, la necesidad y la autoridad 

de las Escrituras? 

 La suficiencia nos evita confiar en otros libros "sagrados"; claridad, de confiar en los 

funcionarios de la iglesia como si tuvieran infalibilidad; necesidad, de confiar en la 

mente del hombre; y autoridad, de confiar en autoridades independientes. 

 

Lección siete 

 

1. ¿Qué queremos decir con canon en esta lección? 

Nos referimos a la lista de libros que, debido a la inspiración, tienen la autoridad de 

Dios sobre nosotros.  O bien, definimos canon como la lista de libros inspirados. 

 

2. Roger Beckwith da razones para creer que los judíos estaban de acuerdo en qué libros 

del Antiguo Testamento Dios inspiró mucho antes de la época de Jesús.  Dé algunas de 

esas razones. 

Enumeramos aquí solo aquellas razones que responden específicamente a esta 

pregunta: Antes del 143 a.C., todos los grupos religiosos judíos rivales se aferraban al 

mismo canon.  No tenemos evidencia de que Jesús y sus oponentes estuvieran de 

acuerdo en qué libros pertenecen al canon.  Jesús y los autores del Nuevo Testamento 

citan los libros del Antiguo Testamento como Escritura; no citan otros escritos de esta 

manera. 

 

3. ¿Cómo nos muestran las citas del Antiguo Testamento en el Nuevo Testamento que 

existía una lista completa de libros del Antiguo Testamento en su tiempo? 

Los autores del Nuevo Testamento se refirieron solo a los escritos del Antiguo 

Testamento con la reverencia que merece la Palabra de Dios. 

 

4. ¿En qué años escribieron el Nuevo Testamento los autores humanos? 

Aproximadamente entre 50 y 100 d.C. 

 

5. ¿Por qué Marción aceptó solo una breve lista de libros de la Biblia? 



128 
 

 
 

No aceptó al Dios del Antiguo Testamento.  Pensaba que solo el Dios del Nuevo 

Testamento ofrecía el evangelio.  Así que aceptó solo algunos libros del Nuevo 

Testamento que creía que ofrecían este mensaje. 

 

6. ¿Cómo llegó la iglesia a ponerse de acuerdo sobre qué libros inspiró el Espíritu Santo? 

El Espíritu Santo guió a la iglesia.  Como resultado, la iglesia llegó a reconocer los 

libros que venían de Dios. 

 

7. ¿Qué evidencia existe de que los apócrifos no pertenecen a la Biblia? 

En los días de Jesús, el canon judío no incluía el canon.  El Nuevo Testamento y Jesús 

no citan los apócrifos como Escritura.   

 

8. ¿Por qué incluyó Jerónimo los apócrifos en su traducción latina de la Biblia? 

No creía que Dios inspirara los apócrifos.  Más bien, siguió la práctica de una 

traducción latina más antigua de la Biblia que incluía los apócrifos porque la LXX lo 

hacía.   

 

9. Nombra algunas enseñanzas o prácticas católicas romanas que provienen de los 

apócrifos. 

Oración a los santos.  La creencia de que las buenas obras ayudan a expiar las malas 

acciones.   

 

10. ¿Por qué el Concilio Católico Romano de Trento aceptó los apócrifos como escritura? 

Decía que la tradición tiene autoridad en la iglesia; creía que la iglesia crea las 

Escrituras; aceptó las ideas del purgatorio, las indulgencias y el trabajo como base 

para la justificación.  Estas ideas provienen solo de los apócrifos, no de la Biblia. 

 

Lección ocho 

 

1. Al comienzo de la lección, enumera muchos nombres.  Escribe los nombres que 

conocías antes  leíste esta lección. 

  Nombres del movimiento Palabra de Fe: 

  Nombres de los predicadores de la Palabra de Fe: 

 (Esta pregunta tiene la intención de que los estudiantes demuestren cuánto puede tener 

este movimiento  influirlos en el pasado). 

 

2. ¿Qué ideas consideraba el Nuevo Pensamiento como las más importantes? 

 Dijo que 1) la verdadera realidad es espiritual, y 2) a través de una actitud mental 

positiva y  Confesión positiva La mente puede crear salud y riqueza o enfermedad y 

pobreza. 

 

3. ¿Cómo influyeron los escritos de Kenyon en las iglesias? 

 Kenneth Hagin sigue de cerca las ideas de Kenyon.  Kenneth Copeland tomó las ideas 

de Hagin  y los hizo populares en las iglesias. 

 

4. ¿Qué enseña sobre Dios la visión deísta de Dios de la Palabra de Fe? 

 Que 1) Dios colocó la realidad espiritual bajo el imperio de las leyes y 2) Dios no tiene 

 control personal de los acontecimientos diarios porque estas leyes sobre la realidad 

espiritual determinan lo que  sucederá. 

 



129 
 

 
 

5. ¿Qué quiso decir Joyce Meyer cuando escribió que "Las palabras son contenedores de 

poder"? 

 Quería decir que las leyes de la realidad espiritual garantizan que podemos crear y 

tener lo que  queremos cuando les ordenamos con palabras. 

 

6. ¿Cómo explica Benny Hinn cuando las personas que piden sanidad no la reciben? 

 Dice: 1) no pidieron con fe, 2) no pensaron correctamente, o 3) no lo hicieron  Siga 

las pautas necesarias cuando una persona pida curación. 

 

7. Según la teología de la Palabra de Fe, ¿qué cambios sufrió la naturaleza de Jesús? 

 Recibió una naturaleza de Satanás en la cruz.  Nació de nuevo y recibió una naturaleza 

divina  cuando resucitó de entre los muertos. 

 

8. Según la teología de la Palabra de Fe, ¿qué hace la fe? 

 La fe da poder a las demandas que le hacemos a Dios. 

 

9. Describa los dos tipos de conocimiento de los que hablan los predicadores de la Palabra 

de Fe. 

 Por "conocimiento sensorial" se refieren al conocimiento que recibimos con nuestra 

vista, oído,  tacto, olfato y gusto.  Creen que el cuerpo recibe este conocimiento y que el 

 alma lo analiza.  Por "conocimiento de revelación" se refieren a una revelación que 

Dios da  directamente al espíritu de una persona.   

 

10. Según esta lección, ¿cómo se revela Dios a sí mismo? 

 Dios usa la encarnación de Cristo (cuando se hizo carne), la Biblia impresa y el 

 predicación del evangelio que la gente escucha.  Su revelación de sí mismo no pasa por 

alto  la mente o la creación física.  Más bien, el Espíritu usa Su revelación a través de estos 

 cosas para dar vida eterna y comunión con Dios.  



130 
 

 
 

5. EXAMEN DE ESTUDIANTES – LA DOCTRINA DE LAS ESCRITURAS 

 

Nombre ________________________ fecha del estudiante 

___________ 
 

_____ 1. ¿Qué queremos decir con la incomprensibilidad de Dios? 

un. Dios no puede comprender lo que hacen las personas. 

b. Debido a los límites de nuestras mentes, nunca podemos entender 

completamente a Dios. 

c. Dios no puede comprender las leyes que gobiernan la realidad 

espiritual. 

d. Dios no puede entenderse a sí mismo. 

 

_____ 2. ¿Qué queremos decir con revelación general? 

un. El uso de la creación por parte de Dios para revelar su divinidad y 

poder a todas las personas. 

b. Los mandamientos de Dios en la Biblia que Él no aclaró. 

c. La revelación de Dios en los apócrifos. 

d. Los mandamientos de Dios que Él da a través del paganismo. 

 

_____ 3. ¿Qué ha usado Dios para dar revelación especial? 

un. Solo teofanías. 

b. Plantas, animales y Escrituras. 

c. Solo milagros. 

d. Teofanías, milagros y palabras personales. 

 

_____ 4. ¿Qué enseña la visión orgánica de la inspiración? 

un. Que el Espíritu inspiró solo a los autores humanos de las Escrituras. 

b. Que el Espíritu inspiró solo el texto de las Escrituras. 

c. Que el Espíritu inspiró a todas las personas. 

d. Que el Espíritu inspiró tanto el texto de las Escrituras como a sus autores 

humanos. 

 

_____ 5. ¿Qué enseña la "inspiración parcial"? 

un. Que Dios inspiró solo los libros de Moisés y los evangelios del Nuevo 

Testamento. 

b. Que Dios inspiró las partes de las Escrituras con las que la mayoría de la 

gente está de acuerdo. 

c. Que Dios inspiró solo las partes de la Escritura que dan el mensaje de la 

Escritura. 

d. Que Dios inspiró solo el Nuevo Testamento. 

 

_____  6. ¿Qué queremos decir cuando decimos que la Biblia consiste principalmente en 

narraciones y discursos? 

un. La Biblia consiste en historia y evangelios. 

b. La Biblia consiste en historias e instrucción. 

c. La Biblia consiste en Moisés y Jesús. 

d. La Biblia consta del Antiguo y Nuevo Testamento. 

  



131 
 

 
 

 

_____  7. ¿Qué dio Dios durante el ministerio de Moisés para enseñar acerca de lo que 

Cristo haría? 

un. El Diluvio y la Torre de Babel. 

b. El éxodo, el sacerdocio y el tabernáculo. 

c. La creación, caer en el pecado y el diluvio. 

d. El gobierno de los reyes. 

 

_____ 8. ¿En qué se diferenciaban los ministerios de los profetas anteriores y posteriores? 

un. Todos los profetas anteriores vestían túnicas de pelo de camello; los 

profetas posteriores no lo hicieron. 

b. Los profetas anteriores hablaron en hebreo; los profetas posteriores 

hablaron en babilónico. 

c. Los profetas anteriores no escribieron sus profecías; los profetas 

posteriores lo hicieron. 

d. Los profetas anteriores hablaron de la venida de Cristo; los profetas 

posteriores no lo hicieron. 

 

_____ 9. ¿Qué dos tipos de superficies de escritura usaban los escritores antiguos en la 

época del Nuevo Testamento? 

un. Papiro y papel 

b. Papiro y cemento. 

c. Papiro y piedra. 

d. Papiro y pergamino. 

 

_____ 10. ¿Qué propósito tiene la crítica textual? 

un. Criticar lo que el autor original quiso decir. 

b. Para encontrar la redacción original de un texto. 

c. Mostrar similitudes entre las palabras originales de las Escrituras y las 

palabras de otros autores. 

d. Para dar adiciones útiles a las palabras originales. 

 

_____ 11. ¿Cómo define el curso la infalibilidad bíblica? 

un. La enseñanza de que la Biblia tiene solo unos pocos errores. 

b. La enseñanza de que nuestras traducciones de la Biblia no tienen errores. 

c. La enseñanza de que la Biblia no tiene errores. 

d. La enseñanza de que la Biblia y los apócrifos no tienen errores. 

 

_____ 12. ¿Qué problema plantean los críticos sobre el viaje de Jesús a Jericó? 

un. Mateo se refiere a dos ciegos, pero Marcos y Lucas mencionan solo a 

uno. 

b. En un lugar Mateo dice que había dos ciegos, pero en otro lugar dice que 

ninguno era ciego. 

c. Sabemos que había dos ciegos, pero ninguno de los evangelios los 

menciona. 

d. Mateo se refiere a un ciego, pero Marcos se refiere a una mujer ciega. 

 

 

 

_____ 13. ¿Qué quiso decir Edwin Thiele con citas duales? 



132 
 

 
 

un. La práctica de fechar los reinados de reyes de dos naciones diferentes en 

el mismo versículo. 

b. La práctica de fechar tanto el nacimiento como la muerte de un rey. 

c. La práctica de fechar el comienzo del gobierno de un rey a partir de dos 

puntos de partida diferentes. 

d. La práctica de dar dos fechas para el comienzo del mundo. 

 

_____ 14. ¿Cuál de estos pertenece a la visión evangélica de la autoridad de las Escrituras? 

un. La Escritura tiene autoridad para interpretar la Escritura. 

b. Las Escrituras necesitan la tradición oficial de la iglesia antes de que 

podamos interpretarlas correctamente. 

c. La Escritura tiene tanta autoridad como la razón humana dice que puede 

tener. 

d. Las Escrituras necesitan eruditos del gobierno para ayudarnos a 

entenderlas. 

 

_____ 15. ¿Qué creían los anabautistas en lugar de la necesidad de las Escrituras? 

un. Creían que la revelación sensual reemplaza a las Escrituras. 

b. Creían que la revelación general niega la necesidad de las Escrituras. 

c. Creían que el Espíritu Santo habla directamente al corazón de una 

persona para que la persona no necesite las Escrituras para guiarlo. 

d. Creían que la autoridad de las Escrituras reemplaza la necesidad de las 

Escrituras. 

 

_____ 16. ¿Qué queremos decir con la suficiencia de las Escrituras? 

un. Esa Escritura responde a todas las preguntas que una persona hará. 

b. Esa Escritura nos dice todo lo que necesitamos para conocer a Dios y 

obedecerlo. 

c. Esa Escritura tiene la longitud suficiente para que la leamos toda nuestra 

vida. 

d. Esa Escritura nos dice que leamos otros libros sagrados. 

 

_____ 17. ¿Qué queremos decir con canon en este curso? 

un. La lista de todos los libros que la gente alguna vez pensó que podrían 

pertenecer a la Biblia. 

b. La lista de los cuatro evangelios. 

c. La lista de libros inspirados. 

d. La lista de libros del Antiguo Testamento. 

 

 

_____ 18. ¿Por qué la Iglesia Católica Romana aceptó los apócrifos como Escritura? 

un. Aceptaba enseñanzas que solo podemos encontrar en los apócrifos. 

b. Lutero convenció a la Iglesia Católica Romana para que aceptara los 

apócrifos. 

c. Jesús citó los apócrifos de la misma manera que citó las Escrituras. 

d. Todas las cartas del apóstol Pablo pertenecen a los apócrifos. 

 

_____ 19. ¿Qué quiso decir Joyce Meyer cuando escribió que "Las palabras son 

contenedores de poder"? 

un.  Las palabras nos impiden obtener lo que queremos. 



133 
 

 
 

b. Solo Dios el Padre puede hablar palabras poderosas. 

c. Podemos tener poder sin decir ninguna palabra. 

d. Podemos crear y tener lo que queremos cuando ordenamos que los 

recibamos. 

 

_____ 20. ¿Cómo explica Benny Hinn cuando las personas que piden sanidad no la 

reciben? 

un.  No estaban realmente enfermos. 

b.  No pidieron sanidad de la manera correcta. 

c. Siguen enfermos porque seguramente morirán. 

d No pidieron sanidad diez veces. 

  



134 
 

 
 

 

6. RESPUESTAS DEL EXAMEN 

 

1. b 

2. un 

3. d 

4. d 

5. c 

6. b 

7. b 

8. c 

9. d 

10. b 

11. c 

12. un 

13. c 

14. un 

15. c 

16. b 

17. c 

18. un 

19. d 

20. b 

 



135 
 

 
 

BIBLIOGRAFÍA ANOTADA DE OBRAS CITADAS 
 

 
La agonía del engaño: lo que algunos predicadores de la televisión realmente están enseñando. Ed. Michael 

Horton.  Chicago: Moody Press, 1990.  El libro contiene capítulos que han escrito doce autores.  

Presentan una crítica unificada del movimiento Palabra de Fe. 

 

Bavink, Herman.  La doctrina de Dios.  Trad. William Hendriksen.  Grand Rapids: Casa del Libro Baker, 1951.  

Bavink produjo algunas de las mejores teologías reformadas del siglo XX.  Relaciona la doctrina bíblica 

de Dios con las filosofías y teologías de épocas existentes antes de él y en su propia época. 

 

Beckwith, Roger T. "Los apócrifos".  Entendiendo las Escrituras.   Ed. Wayne Grudem, C. John Collins y 

Thomas R Schreiner.  Wheaton: Crossway, 2012.   Beckwith da una breve pero útil explicación de 

cómo el catolicismo romano aceptó libros apócrifos en su canon. 

 

--------------. "El Canon del Antiguo Testamento". Entendiendo las Escrituras. Ed. Wayne Grudem, C. John Collins 

y Thomas R. Schreiner.   Wheaton: Crossway, 2012. 71. El autor da una historia de cómo la iglesia 

reconoce los libros que pertenecen al canon. 

 

Berkhof, Louis.  Manual de Doctrina Cristiana.  Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Company, 1933.   

Este trabajo presenta el material de la Teología Sistemática de Berkhof  en forma abreviada. 

 

Berkhof, Louis. Un resumen de la doctrina cristiana. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Pub. Co. 1938.  El 

Resumen de Berkhof  abrevia lo que ya ha condensado en su Manual.  El Resumen proporciona 

definiciones de palabras teológicas para estudiantes de teología.  Da un tratamiento de las Escrituras 

que su Teología Sistemática no discute. 

 

"Biblia, infalibilidad e infalibilidad", Diccionario Evangélico de Teología, 1984.  El artículo trata la inerrancia y 

la infalibilidad como "prácticamente sinónimos".  Resume los argumentos básicos dados a favor y en 

contra de la doctrina de la infalibilidad bíblica. 

 

Boice, James Montgomery.  De pie sobre la roca: autoridad bíblica en una era secular.  Grand Rapids: Baker 

Books, 1994.  El autor explica y defiende la comprensión protestante histórica de las Escrituras y su 

autoridad.  El libro proporciona como apéndices las Declaraciones de Chicago sobre la Inerrancia Bíblica, 

la Hermenéutica Bíblica y la Aplicación Bíblica, que un concilio internacional de eruditos evangélicos 

escribió en el último cuarto del siglo XX. 

 

Breisch, Francis Jr.  El Reino de Dios.  Grand Rapids: Unión Nacional de Escuelas Cristianas, 1958.  Breisch 

escribió esto como un libro de texto sobre el Antiguo Testamento para estudiantes en sus primeros años 

de adolescencia.  A menudo sigue el enfoque de su maestro, E. J. Young, quien escribió Una introducción 

al Antiguo Testamento. 

 

Bruce, F. F.  Los documentos del Nuevo Testamento. Grand Rapids: William B. Eerdmans Pub. Co., 1943.  

Bruce proporciona mucha investigación académica para demostrar la confiabilidad de los libros del 

Nuevo Testamento. 

 

Cummings, Calvin Knox.  Confesar a Cristo.  Suwanee, GA: Publicaciones de las Grandes Comisiones, 1992.  

Cummings escribió esto para ayudar a los pastores a preparar a las personas para profesar la membresía 

de la iglesia.  El folleto brinda información básica que hace que los lectores estén familiarizados con la 

teología de una iglesia presbiteriana y reformada. 

 

"Deísmo". Diccionario Evangélico de Teología. 1984. El artículo brinda información histórica y léxica básica 

sobre el deísmo inglés. 

 

Doriani, Daniel. "Interpretando la Biblia: Una introducción". Entendiendo las Escrituras. Ed. Wayne Grudem, C. 

John Collins y Thomas R. Schreiner. Wheaton: Crossway, 2012.  Doriani da principios elementales que 

todos deben seguir cuando interpretan la Biblia. 

 



136 
 

 
 

Marco, John.  La doctrina de Dios.  Phillipsburg: P & R Publishing, 2002.  Vol. 2 de Una teología del señorío.  

Frame usa su propio vocabulario para expresar la comprensión protestante histórica de las Escrituras.  

Como  Resultado: los lectores disfrutarán de la claridad de su escritura. 

 

--------------.  La doctrina de la Palabra de Dios.  Phillipsburg: P & R Publishing, 2010.  Vol. 4 de Una teología 

del señorío.  Frame trata prácticamente todos los temas que la teología ha planteado con respecto a la 

Palabra de Dios.  Da respuestas muy útiles a estos temas. 

 

Grudem, Wayne.  Teología sistemática.  Grand Rapids: Zondervan, 1994.  Grudem escribió esta extensa obra 

teológica desde una perspectiva reformada; ofrece mucha ayuda para comprender la doctrina de la 

Palabra.   

 

Hegeman, Neal.  Hermenéutica práctica.  17 de diciembre de 2012.  http://courses.mints.edu/bachelors-level/bab-

081-practical-hermeneutics-c-hegeman/.  Hegeman presenta el estudio de la hermenéutica con 

situaciones prácticas a la vista.   

 

"Alta crítica". Diccionario Evangélico de Teología. 1984. Este artículo, escrito por R. K. Harrison, ofrece un 

resumen equilibrado del tema. 

 

Hill, Charles E. "El canon del Nuevo Testamento". Entendiendo las Escrituras. Ed. Wayne Grudem, C. John 

Collins y Thomas R Schreiner. Wheaton: Crossway, 2012.  Hill resume muy útilmente la historia por la 

cual la iglesia reconoció el canon inspirado del Nuevo Testamento. 

 

Horton, Michael.  La fe cristiana: una teología sistemática para peregrinos en camino.  Grand Rapids: 

Zondervan, 2011.  Horton da un tratamiento extenso de muchos temas en teología sistemática.  No es 

tan útil como otros para las personas que quieren un libro de referencia. 

 

----------. "El evangelio de la televisión", La agonía del engaño.  Véase la entrada bibliográfica de este libro. 

 

Hurtado, L. W., "La formación de la Biblia cristiana", Reforma moderna 19.6 (2010) 33-36.  Hurtado da una 

breve historia de la formación y el reconocimiento del canon bíblico. 

 

"Kanon."  Diccionario Teológico del Nuevo Testamento: Abreviado en un Volumen.  1985 ed. Este compendio del 

Diccionario Teológico del Nuevo Testamento a menudo da descripciones más claras y concisas de las 

palabras en comparación con la obra original. 

 

Kistemaker, Simón. Comentario del Nuevo Testamento: Exposición de las Epístolas de Pedro y de la Epístola de 

Judas. Grand Rapids: Baker Academic, 1987.  Kistemaker proporciona una interpretación sólida para los 

lectores que no pueden leer los idiomas originales de la Biblia. 

 

Kruger, Michael J. "Crítica textual: ¿El talón de Aquiles de la infalibilidad?" Reforma moderna: 19.2 (2010).  

Kruger argumenta a favor de la inerrancia al afirmar y defender cuatro tesis que argumentan a favor de la 

confiabilidad continua de nuestras Biblias hoy. 

 

"Marción", Diccionario Evangélico de Teología, 1984.  Esta entrada proporciona una descripción breve y clara de 

las motivaciones de Marción que lo impulsaron a formular su canon de las Escrituras. 

 

McGrath, Alister E.  Teología cristiana: una introducción. 5ª ed. Londres: Wiley-Blackwell, 2011.  Escrito 

como un volumen complementario de la Teología histórica de McGrath, esta Teología cubre su tema 

tanto desde la perspectiva de la historia como de varios loci. 

 
Metzger, Bruce Manning. El texto del Nuevo Testamento: su transmisión, corrupción y restauración. 2ª ed. Nueva 

York: Oxford University Press, 1968.  Metzger da una descripción erudita, pero comprensible, de la 

escritura de libros antiguos y la condición del texto del Nuevo Testamento. 

 

"Montanismo". Diccionario Evangélico de Teología. 1984. Este artículo ofrece una breve pero útil descripción del 

movimiento montanista. 

 

http://courses.mints.edu/bachelors-level/bab-081-practical-hermeneutics-c-hegeman/
http://courses.mints.edu/bachelors-level/bab-081-practical-hermeneutics-c-hegeman/


137 
 

 
 

Murray, John.  "El testimonio de las Escrituras".  La Palabra Infalible.  Ed. N. B. Stonehouse y Paul Woolley. 2ª 

ed.  Phillipsburg: P & R Publishing, 1967.  Murray da evidencia bíblica completa sobre la fuente divina 

de las Escrituras. 

 

"Teología natural". El Diccionario Oxford de la Iglesia Cristiana. 3ª ed. 2005.  La entrada resume brevemente los 

orígenes, los principales defensores y la oposición a la teología natural. 

 

Packer, J. I. El "fundamentalismo" y la Palabra de Dios. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1958.  

Packer explica y defiende la visión protestante histórica de la autoridad bíblica en contraste con las 

opiniones liberales. 

 

Shedd, William G. T.  Teología dogmática.  Ed. Alan W. Gomes.  Phillipsburg: P & R Publishing, 2003.  Esta 

edición, publicada 109 años después de la publicación de la obra original de Shedd, contiene material 

adicional que Shedd escribió en otros lugares sobre los temas que trata esta obra. 

 

Skilton, John H. "La transmisión de las Escrituras". La Palabra Infalible: Un Simposio de los miembros de la 

Facultad del Seminario Teológico de Westminster. Ed. N. B. Stonehouse y Paul Woolley. 2ª. ed. 

(Phillipsburg: P & R Publishing, 1967) 158-9.  Skilton afirma la unidad de los textos de las Escrituras y 

resume el proceso y los hallazgos de la crítica textual. 

 

Thiele, Edwin R.  Una cronología de los reyes hebreos. Grand Rapids: Editorial Zondervan, 1977.  La Cronología 

sirve como un resumen muy útil del trabajo que sigue en esta lista. 

 

--------------. Los misteriosos números de los reyes hebreos. Nueva edición revisada de Grand Rapids: Kregel 

Publications, 1983.  Este libro revisa minuciosamente todos los detalles relevantes del texto del Antiguo 

Testamento para demostrar la confiabilidad de la datación del Antiguo Testamento de los reinados de los 

reyes hebreos. 

 

Wallace, Daniel B. "La confiabilidad de los manuscritos del Nuevo Testamento". Entendiendo las Escrituras. Ed. 

Wayne Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner. Wheaton: Crossway, 2012.  Wallace 

proporciona un contraste muy convincente entre la preservación de los manuscritos del Nuevo 

Testamento en comparación con la preservación de otros textos antiguos. 

 

Wegner, Paul D. "La confiabilidad de los manuscritos del Antiguo Testamento". Entendiendo las Escrituras. Ed. 

Wayne Grudem, C. John Collins y Thomas R. Schreiner. Wheaton: Crossway, 2012.  Wegner ofrece un 

excelente resumen breve de la crítica textual del Antiguo Testamento. 

 

"La Confesión de Fe".  4 de mayo de 2012.  <http://www.reformed.org/documents/index.html?mainframe=http:// 

www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html>.  La Confesión de Westminster da 

quizás la expresión más completa de la teología reformada que se puede encontrar en un documento. 

 

"Catecismo Menor de Westminster". La Confesión de Fe de Westminster.  Glasgow: Publicaciones Presbiterianas 

Libres, 1971.  Este catecismo resume las convicciones básicas de la teología reformada con brevedad y 

exhaustividad. 

 

Van Til, Cornelius. "Una introducción a la teología sistemática". Programa de clases inédito, 1971.  El programa 

de Van Til trata temas relacionados con la revelación de Dios de sí mismo.  Depende en gran medida de 

su apologética mientras trata la mayoría de los temas. 

 

Joven, Edward J.  Tu Palabra es Verdad. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1957.  La defensa 

clara y completa de Young de la autoridad bíblica continúa como una presentación ortodoxa clásica de la 

doctrina. 

 

 

http://www.reformed.org/documents/index.html?mainframe=http://%20www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html
http://www.reformed.org/documents/index.html?mainframe=http://%20www.reformed.org/documents/westminster_conf_of_faith.html

